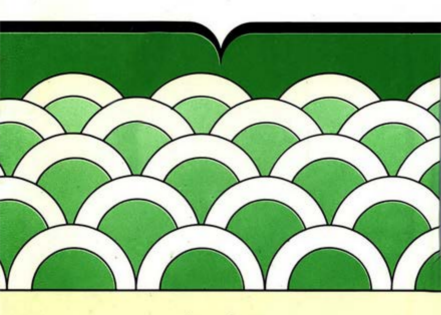
ै रहेर्न्स्ट्रेंडिंग

في سُبيل مُوسوعُ فلسف يتر

# بں تن اند رسك



وَلروَمِكْتَبِمُ لِلْحِلِلَاقُ

في بَيل موسنوعة فلسنفريَّة

## برترالندرك



### حقوق هذه الطبعة محفوظة ومسجلة للناشر ١٩٨٦

#### دار ومكتبة الهلال

ببروت ـ حارة حريك ـ شارع المقداد

بیرو*ت - ساره حر*یت - ۱۵/۵۰۰۳ ص.ب: ۱۵/۵۰۰۳

#### مقسلمسة

يعتبر الفيلسوف الانجليزي « برتراند رسل » في طليعة الفلاسفة المعاصرين ، الدين قدموا للبشرية جمعاء منطلقات عقلانية فاعلة في الافكار الانسانية الناهدة الى تعليل الوجود والموجودات ، وفق أسس عرفانية ، ومدركات رياضية ، مبنية على ركائز تعليلية منطقية لكافة الرموز والاشارات المعلمية واللغوية ، وبذلك أوجد مذهب فلسفي ايجابي في الطبيعة وفي الانسان •

ويبدو أن « برتراند رسل » لم يكن من أتباع مذهب « الوضعية المنطقية » كونه في مطلع حياته الفلسفية اعتمد على تحليل المدركات العلمية وخاصة المدركات الرياضية ، كالمعدد واللانهاية ، والتفت الى التحليلات المنطقية للعبارات العامية ، باعتبارها المجال الحقيقي للفلسفة والفلاسفة ، ويمكن اعتبار « رسل » في ضوء أفكاره التي جسدها صراحة في كتاباته صاحب مذهب ايجابي في الطبيعة وفي الانسان ، مما يتناقض مع مذهب « الوضعية المنطقية » بمفهومه الدقيق •

ومما لا شك فيه بأن « رسل » شاء أن يجعل الفلسفة علمية المنهج ، بحيث تبتعد عما تعودته من تأملات وخيالات لا تتفق مع الواقع والعقيقة العرفانية المبنية وفق أسس حقانية عقلانية تسمو بالحقيقة الى الكمال والمثالية • ولم يقيف نشاط رسل الفلسفى عند هذا الحد بل وقف أفكاره ونظرياته في سبيل الانسان وحريت الاجتماعية والسياسية وانقاذه من طغيان التقاليد وظلم العكومات ، كون النظم السياسية والاجتماعية الموجودة في كافة أنحاء العالم \_ على اختلاف العصور \_ ليست سوى مؤامرة طاغية يقصد من ورائها العد من حرية الفرد وتكبيله بالقيود، وشعن ممتلكاته العقلية ، ومشاعره وأحاسبسه ، يكل ما يعد من انطلاقاته وحريته ٠

ويرى رسل أنه بينما تستهدف العكومات جميعا اخراج رجال من طراز يؤيد الانظمة القائمة ، ترى أبطالها من رجال الماضي هم على وجه الدقة رجال من نفس الطراز الذي تحاول العكومات أن تمنع ظهوره في العاضر • فالأمم الغربية جميعا تمجد المسيح ، مع أنه لو عاش اليوم لكان \_ يقينا \_ موضع ريبة من رجال البوليس السري في انجلترا ، ولامتنعت عليه الجنسية الامريكية على أساس نفوره من حمل السلاح •

ولا نغالي أو نذهب بعيدا اذا قلنا بأن الفيلسوف البريطاني « رسل » قد حمل على كاهله مهمة تعميم « الوضعية المنطقية » و نشر الافكار الفلسفية المنطلقة من تعليل المدركات العلمية ، وخاصة ما يتعلق منها بالمدركات الرياضية، كالعدد واللانهاية، ومن المؤكد أن « رسل » كان عالما رياضيا جبارا جعل من تعليلاته المنطقية للعبارات العلمية ، والألفاظ اللغوية ، المجال الفسيح للفلسفة ولطلاب المعرفة الفلسفية ، المجال الفسيح للفلسفة ولطلاب أفكار فلسفية علمية المنهج ، ذهبت بأصحاب الآراء والتأملات الموروثة الى مهاوي التناقض والخطل ، لذلك ابتعدوا بكليتهم عما تعودوه من التأملات لذلك ابتعدوا بكليتهم عما تعودوه من التأملات

والغيال الجامح الذي يعلق في اللامعلوم من الأمور العرفانية •

ومن خلال الفلسفة التي أوجدها « رسل » نلاحظ دفاعه المستميت العار في سبيل تحقيد ق العرية الكاملة التامة للفرد وبعده عن كل ظلم وطفيان : طفيان التقاليد الاجتماعية وظلم العكومات المتصرفة في مقدرات البلاد والشعوب •

ومن أهداف « رسل » الانسانية الخالدة التي بشر بها في جميع أنحاء العالم ورفع لوائها عاليا عن طريق الكتابة والخطابة والمعاضرات قول بان النظم الاجتماعية والسياسية كلها في جميع أنحاء العالم أجمع ، وعلى اختلاف العصور ليست سوى مؤامرة كبرى يراد بها العد من حرية الفرد التي كان من المفروض أن تكون هي المدماك الذي يرتكن عليه كل نظام اجتماعي أو سياسي في العالم •

ويرى و رسل » استنادا على أفكاره التربوية للأجيال الصاعدة ان صلاحية المواطن كما تعددها الهيئات الحاكمة للاستيلاء على عقل الناشيء ومشاعره في أي بلد من بلدان العالم الموافقة على

النظم القائمة ، ويستحيل عندهم أن يكون معنى الصلاحية هو الثورة على تلك النظم ، لذلك لا بد للمواطن من التحرر من القيود التي كبله بها المجتمع والدولة ، وأن يترعرع ثائرا داعيا الى تبديل كافة الانظمة التي يرزح تحتها • ولا بد من تربية الأفراد تربية تحملهم على الاتجاه برغباتهم وجهة لا ينتج عنها التضارب مع رغبات الآخرين بقدر المستطاع •

والوسيلة الأولى كما يراها « رسل » هي مسن شأن السياسة والاقتصاد ، والوسيلة الثانية همي مجال التربية الحقة الصحيحة المنبثقة من حريمة الفرد ومدى تفكيره العقلاني •

لقد كان الفيلسوف « رسل » من أعنف الناقدين للاوضاع الاجتماعية والسياسية والتربوية القائمة في عصره ، رسم صورة واضعة لمستقبل الشعوب كما كان يتوقعه كفيلسوف وقف وجوده وذات لاصلاح ما تهدم من القيم الاجتماعية والخلقية والسياسية ، ونادى بضرورة افساح المجال أمام الانسان واطلاق حريت ليرسم لنفسه المستقبل المشم الناهد الى الكمال والمثالية المطلقة .

رواها بنفسه واستعرضنا بعض أفكاره الفلسفية التي عالج فيهـا د أصول الرياضــة » و د أسس

في هذا الكتاب قدمنا سرة حياة « رسل.» كما

الرياضة » و « علمنا بالعالم الخارجي » و « تحليل

العقل » و «تحليل المادة» و بعض ما كتبه في الاجتماع والسياسة والتربية ، فعسى أن نكون قد وفيناه

بیروت فی ۱۹۷۹/۹/۲۵ الدكتور مصطفى غالب

#### حياته وسيرته:

تحدث الفيلسوف برتراندرسل عن سرته الذاتية ، وأطوار حياته الفكرية ، في المقدمة التي كتبها للكتاب الذي نشره « بول آرثر شلب » فقال : « ماتت أمي وأنا في الثانية من عمري ، وكنـت في الثالثة حين مات أبي ، فنشأت في دار جدي ، لورد جون رسل ، الذي أصبح فيما بعد « ايرل رسل » ، ولم يكد يجيئني أحد بنبأ عن والدي ، وهما لورد وليدي أمبرلي ، حتى لقد شاع في نفسي احساس بأن يكون في الامر لغز غامض لقلة ما عرفته عنهما ، فلما بلغت الحادية بعد العشرين أخذت في العلم بشيء من الخطوط الرئيسية في حياة أبي وأمسى وما كان لهما من رأي ، فكم دهشت حين رايتني قد اجتزت المراحل بعينها تقريبا ، التي اجتازها أبي في تطور عقله وشعوره •

كان المنتظر لأبي أن يخوض الحياة السياسية جريا على تقليد في عائلة « رسل » ، وكانت له في ذلك رغبة ، فدخل البرلمان لفترة قصيرة ( ١٨٦٧ \_ ١٨٦٨ ) ، لكنه لم يكن له من المزاج ولا من الرأي ، ما قد كان لا بد له منهما اذا أراد لنفسه في السياسة نجاحا ، فما ان بلغ من عمره الحادية بعد العشرين حتى أحس في نفسه كفرا بالمسيحية وأبى أن يذهب الى الكنيسة يوم عيد الميلاد ، وقد جعل من نفســه تلميذا فصديقا لـ « جون ستيوارت مل » الـذي علمت منذ أعوام قليلة أنه كان لى أبا في العماد ، وكان أبي وأمي قد تبعا « مل » في آرائه ، ولـم يقتصرا في ذلك على الآراء التي صادفت عند الناس قبولا نسبياً ، بل جاوزاها الى الآراء التي كانت عندئذ تصدم الناس في شعورهم ، كحق المرأة في الانتخاب ، وضبط النسل ، وما الى ذلك •

أراد لي أبي أن أنشأ في الفكر حرا من القيود، وكذلك أراد لأخي، فأقام علينا وصيين عرفا بحرية التفكير، لكن جدي وجدتي معا سعيا لدى المعكمة المغتصة أن تغض نظرها عن وصية أبي ، فكان نصيبي أن أنشأ على العقيدة المسيحية ، ذلك أني انتقلت بعد موت أبي الى منزل جدي ، وكان ذلك عام ١٨٧٦ ، وكان الجد عندئذ في الثالثة بعد الثمانين من عمره ، وقد نال منه الضعف الشديد ، فشملني بعطف متصل ، ولم تبد منه علاقة واحدة تعدل على ضيقه بشغب الاطفال ، لكنه كان أشد ضعفا من أن يكون له في تكويني أي أثر مباشر ، ثم مات جدي عام ١٨٧٨ ، فتولتني بالتعليم جدتي التي ما فتئت تقدس ذكرى زوجها ، فكانت أقوى الثرا في توجيهي من أي شخص آخر ، غير أني منذ بلغت رشدي جعلت أختلف معها في كثير من آرائها ، بلغت رشدي جعلت أختلف معها في كثير من آرائها ،

كانت جدتي متزمتة العقيدة صارمة الاخلاق ، تزدري الترف ولا تأبه لطعام ، تمقت الخمر و تمد التدخين خطيئة ، وعلى الرغم من أنها قد عاشت حياتها ضاربة في مناكب الارض حتى استكن جدي في مأواه ، الا أنها لم تكن بطبعها مقبلة على الدنيا ، فكانت تقف من المال موقف من لا يكترث به ، وهو موقف لا يستطيعه الا اللذين رزقوا منه ما يكفيهم .

أرادت جدتني هذه لأولادها ولأحفادها أن يحيوا

حياة نافعة فاضلة ، ولم يكن بها ميل أن ينصرف أولئك الاولاد والاحفاد في حياتهم الى ما تواضع سائر الناس على تسميته بالنجاح ، كلا ، ولم ترد لهم أن يتزوجوا على أساس الكسب من زواجهم ، وكانت بحكم عقيدتها البروتستانتية تؤمن بضرورة أن يكون للأفراد أنفسهم حق الحكم على الاشيام ، بعيث يكون لضمير الفرد سلطة عليا ؟

ولما بلغت الثانية عشرة من عمري ، أهدت الي جدتي انجيلا (ما زلت محتفظا به الى اليوم) وكتبت على الورقة التالية لغلافه بعض ما أحبت من آياته ، فمنها هذه الآية : « لا يجوز لك أن تتبع كثرة الناس في فعل الشر » وهذه الآية : « كن قويا شجاعا فأضلا ، لا تخف ولا يأخذنك اليأس ، فربك المولى في رعايتك أينما ذهبت » فكان لهاتين الآيتين أثر عميق في حياتي ، ولا أحسب ذلك الاثر قد أصابه الوهن حتى بعد أن أمسكت عن الاعتقاد في الله .

تحولت جدتي في السبعين من عمرها الى عقيدة « الموحدين » الذين ينكرون ( ربوبية المسيح ) ، وأخذت على نفسها في الوقت نفسه أن تنصر العكم الذاتي لأيرلنده ، وراحت تعارض الاستعمار في حرارة ، ولقنتني وأنا بعد في نعو السابعة أن أسيء الظن ببلادي في حروبها التي أثارتها في أرض الأفغان وعلى قبائل الزولوا ، وأما عن احتلال مصر فلم تحدثني عنه الاقليلا ، لأنه من فعل جلادستون الذي وقع من نفسها موقع الاعجاب ، وإني لأذكر الآن نقاشا دار بيني وبين سربيتي الالمانية التي قالت لي عندئذ أن الانجليز ما داموا قد دخلوا مصر فلن يخرجوا منها مهما تكن وعودهم ، فرددت عليها في وطنية مشتعلة قائلا أن الانجليز لم ينكثوا قط وعدا ، دار هذا النقاش منذ ستين عاما ، لكن الانجليز ما زالوا هناك .

كانت مكتبة جدي هي غرفة دراستي وموجهة حياتي ، فكان فيها من كتب التاريخ ما أشار اهتمامي ، لا سيما أن لأسرتي في التاريخ الانجليزي مكانا ظاهرا منذ أوائل القرن السادس عشر ، ولقد درست التاريخ الانجليزي على أنه صراع الشعب ضد الملك بغية الحصول على الحرية الدستورية ، وأحسست باعجاب خاص نحو « وليم لورد رسل » وأحسست باعجاب خاص نحو « وليم لورد رسل » الذي أعدم في حكم شارل الثاني ، ونتيجة هذه الدراسة في نفسي هي عقيدتي بأن الثورة حكائنة ما كانت حكثيرا ما تكون في ذاتها حقيقة بالثناء ،

وحدث حادث عظيم في حياتي عندمـــا كنت في عامي العادي عشر ، وهمو أني بمدأت دراستسي لاقليدس الذي لم يزل عندئذ وهو المتن المعترف به في دراسة الهندسة ، وأحسست بشيء من خيبة الرجاء حين وجدته يبدأ هندسته ببديهيات لا بد من التسليم بها بغر برهان ، فلما تناسيت هذا الشمور ، وجدت في دراسته نشوة كبرى ، حتى لقد ظلت الرياضة بقية أعوام الصبا تستوعب شطرا كبيرا جدا من اهتمامي ، وقد كان اهتماما قائما على أكثر من عنصر واحد ، فهو من ناحية لـنــــة خالصة لما استكشفته في نفسى من قدرة خاصة في الرياضة ، وهو من ناحية أخرى نشوة لما لمسته من قوة في استدلال النتائج مع مقدماتها ، ثم هو من ناحية ثالثة شعور بالاطمئنان ازاء ما في الرياضة من يقين ، لكن كان أهم من ذلك كله \_ وقد كنت لم أزل صبيا \_ أنى آمنت بأن الطبيعة تعمل وفق قوانين الرياضة ، وأن الافعال الانسانية \_ كحركات الكواكب \_ يمكن حسابها في دقة اذا ما أسعفتنا القدرة الكافية لذلك! فلما بلغت من عمرى الخامسة عشرة انتهيت الى نظرية شديدة الشب بنظرية الديكارتيين ، اذ شعرت باعتقاد الواثق أن حركات الاجسام العية انما تنظمها قو انين الديناميكا تنظيما تاما ، و اذن فعرية الارادة و هم الواهمين ، لكنني وقد سلمت بوجود الشعور الواعبي عند الانسان على أنه حقيقة قائمة لا شك في صدقها ، لم أستطع أن أذهب مع المادية مذاهبها ، ولو أنني أحسست نعوها بعض الميل ، لما فيها من بساطة تعليل ولأنها تنبذ « الترهات » في تفسير الكون ، وكنت عندئذ لا أزال على عقيدتي في وجود الله لأن برهان « العلة الأولى » قد بدا لي ممتنعا على الدحض •

هكذا لبثت حتى ذهبت الى كيمبردج في سن الثامنة عشرة ، وكنت قد عشت حياة معتزلة الى حد بعيد ، ذلك أني نشأت في داري على أيدي مربيات ألمانيات ، ومديرات الدار كن ألمانيات أو سويسريات ، ثم انتهى أمري بعد ذلك الى مربين من الانجليز ، فلم أخالط الاطفال الاقليلا ، وحتى ان خالطتهم وجدتهم لا يثيرون في نفسي اهتماما بأمرهم ، حتى اذا ما كنت في عامي الرابع عشر أو الخامس عشر ، اهتممت بالدين اهتماما شديدا ، وجعلت أقرأ مفكرا في البراهين التي تقام على حرية ارادة الانسان وعلى خلوده وعلى وجود الله ،

وقد كان يشرف على تربيتي لبضعة أشهر أستاذ متشكك ، فكنت أجد الفرصة سانحة لمناقشته في أمثال هذه المسائل ، لكنه طرد من عمله ، ولملهم طردوه لظنهم أنه يهدم لي أساس ايماني ، فاذا استثنيت هذه الاشهر التي قضيتها مع هذا الاستاذ وجدتني قد احتفظت بفكري لنفسي ، أدونه في يوميات بأحرف يونانية حتى لا يقرأها سواي ، لهذا كنت أشقى شقاء من الطبيعي أن يمانيه مراهق معتزل عن الناس ، وعزوت شقائي عندئذ الى فقداني لايماني الديني .

ظللت ثلاثة أعوام أفكر في الدين ، معتزما ألا أدع أفكاري تتأثر بأهوائي ، فانتهيت بفكري أولا الى عدم الايمان بعرية الارادة ، ثم انتهيت الى نبذ فكرة الخلود ، لكنني ظللت على عقيدتي في وجود الله حتى أتممت عامي الثامن عشر ، وعندئذ قرأت في الترجمة الذاتية التي كتبها مل عن حياته ، هذه المبارة : « لقد علمني أبي أن سؤالي : من خلقني ؟ ليس بذي جواب ، لأنه يثير على الفور سؤالا آخر : ومن خلق الله ؟ • • وفي هذه اللحظة التي قرأت فيها تلك العبارة ، استقر مني الرأي على أن برهان باطل • « العلة الأولى » على وجود الله برهان باطل •

أكثرت من القراءة في تلك الاعوام ، لكنها لم تكن قراءة موجهة ، ولذلك ذهب كثر منها بغير جدوى ، فقد قرأت مقدارا كبيرا من الشعير الرديء ، و بخاصة شعر « تنسن » و « بايرون » ، لكني وقعت آخر الامر ، وأنا في السابعة عشرة من عمري ، على « شلى » الذي لم يكن قد أنبأني به أحد ، فظل « شلى » لأعوام كثرة هو الرجل الذي أحببت أكثر من أي رجل آخر بين عظماء الماضي ، ثم قرأت كثيرا ل « كارلايل » وأعجبت بكتاب « الماضي والعاضر » لكني لم أحب كتاب عـن « الملابس » وأما الرجل الذي كدت أتفق معــه في الرأي اتفاقا تاما فهو « مل » ، و كان لكتبه «الاقتصاد السياسي» و « العرية » و « خضوع المرأة » أثر عميق في نفسى ، وعلقت على كتابه في المنطق تعليقا مفصلا ، لكنني لم أستطع قبول رأيه بان قضايا الرياضة تعميمات من التجربة ، وان كنت لم أعرف ماذا يمكن لقضايا الرياضة أن تكون اذا لم يكن مصدرها التجربة •

حدث ذلك كله قبل ذهابي الى كيمبردج ، ولو استثنيت الثلاثة الاشهر التي كان يشرف علي خلالها ذلك الاستاذ المتشكك الذي ذكرته سابقا ، لقلت أني لم أكن قد وجدت حتى ذلك العين من أعبر له عما يجول بخاطري من أفكار ، وقد أخفيت شكوكي الدينية عن أهلي ، ذلك أني قلت مرة لمن كان في الدار اني مؤمن بالمذهب النفعي في الاخلاق، فقابلوني بعاصفة من السخرية حملتني على أن أمسك عن التعبير عن فكري أمام أهلي .

فلما ذهبت الى كيمبردج انفتح أمامي عالم جديد من نشوة ليس لها حدود ، اذ وجدت للمرة الأولى أنني اذا ما صرحت بفكرى ، صادف عند السامعين قبولا ، أو كان عندهم \_ على الاقل \_ جديرا بالنظر ، كان « وايتهد » هو الذي اختبرني في امتحان الدخول ، وقد ذكرني لكثيرين ممن يكبرونني بعام أو بعامين ، وكان من نتيجة ذلك أنه لم يمض أسبوع واحد حتى التقيت بمن أصبحوا بعد ذلك أصدقاء العمر كله ، كان « وايتهد » عندئذ في الجامعة «زميلا» و «معاضرا» • وكان طيب القلب الى حد يبعث على الدهشة ، لكنه كان يكبرني بعد كبير من.السنين بحيث لم يكن مستطاعا أن أتخذ منه صديقا قريبا الا بعد أن انقضت بضع سنين ، والتقيت بكثيرين ممن كانوا في مثل سني ، يتميزون بقدرتهم العقلية وتحمسهم وأخذهم الامور مأخذ الجد ، وكانوا يتناولون باهتمامهم أمورا كثيرة خارج نطاق عملهم الجامعي، فيولعون بالشعر والفلسفة ويناقشون السباسة والأخلاق وشتى نواحي العالم الفكري ، فكنا نجتمع أماسى أيام السبت لندخل في مناقشات تطول حتى ساعة متأخرة من الليل ، ثم نلتقي على افطار متأخر صباح الأحد ، ثم نخرج معا للمشى بقيـة اليوم ، قلم يكـن الشبان الممتازون عنــدئذ قــد اتخذوا لأنفسهم وجهلة النظر المنوبة بالعجرفة والتشاؤم كالتي انتابت زملاءهم بمد ذلك بأعوام وشاعت في كيمبردج على أنها البدع الجديد ، وكان المسئول عن اشاعة هـ ه النظرة المتشائمة فيما بعد هو « ليتن ستريتشي » ، لا ، لم يكن الشبان الممتازون في كيمبردج على عهدنا بهذا التشاؤم وهذه العجرفة ، يل نظرو! إلى العالم نظرة الامل ، وبدا العالم في أعينهم بغير تشويه ، واعتقدنا جميعا اعتقاد الواثق بأن التقدم الذي ظفرت به الانسانية أبان القرن التاسع عشر سيمضى في طريقه قدما ، وأنه في مستطاعنا نحن أن نضيف الى ذلك التقدم قسطا جديدا له قيمته ، ولقد كانت أياما سعيدة تلك الايام ، وما أظن الشبان الذين نشأوا منذ عام ۱۹۱۶ بقادرین علی تصور تلك السمادة كیــف تكون •

كان « ماكتاجارت » بين أصدقائي في كيمبردج ، وهو الفيلسوف الهيجلي ، وكذلك كان من أصدقائي « لويس دكنسن » الذي أحبه الجميع لدماثة خلقه ، و « شارلز سانجر » عالم الرياضة الممتاز الـذي تحول بعدئذ الى دراسة القانون ، ثم أخوان شقيقان هما « كرومتن وتيودور ليوولن ديفز » وهما ابنا أحد رجال الدين ، وأبوهما هذا هو أحد اثنين ترجما معا جمهورية أفلاطون ترجمة معروفة ، أعنى ترجمة « ديفزوفون » ، كان هذان الأخوان أصغر وأقدر أسرة أفرادها سبعة ، كلهم غايسة في الامتياز ، وكانت لهما قدرة نادرة على الصداقة ، راغبان أشد الرغبة في أن يكونا نافعين للمالم الذي يعيشان فيه ، لا يباريهما أحد فطنه ، غر أن أصغرهما « ثيودور » غرق في العمام ولم يكن بعد قد جاوز المراحل الأولى من سيرة لامعــة في خدمة الحكومة ، اننى لم أصادف قط رجلين لهما ما كان لذينك الأخوين من حب عميق في نفوس كثر مـن الأصدقاء ، كذلك كان بين من التقيت بهم كثيرا اخوة ثلاثة من أسرة « تريفليان » هم أبناء أخت

« ماكولي » ، اشتغل أكبرهم بالسياسة عضوا في حزب العمال ، لكنه استقال من حكومة العمال حين قصرت في بلوغها من الاشتراكية المدى الذي يرضيه ، وأما ثاني الاخوة الثلاثة فقد أصبح شاعرا ، نشر بين كتب أخرى - ترجمة لشعر « لوكريتس » تدعو الى الاعجاب، وظفر ثالثهم - جورج - بالشهرة مؤرخا ، وكان « جورج مور » يصغرني بأعوام قلائل ، وقد كان له فيما بعد أبعد الأثر في توجيه فلسفتي •

كانت مجموعة الاصدقاء الذين صعبتهم شديدة التأثر ب « ماكتاجارت » الذي حملنا بفطنته على دراسة الفلسفة الهيجلية ، وقد علمني كيف أنظر الى الفلسفة التجريبية الانجليزية نظرة ترى فيها فجاجة وسنداجة ، وكنت أميل الى العقيدة بأن هيجل ( وكذلك « كانت » بدرجة أقل ) يتصف بعمق هيهات أن تجد له مثيلا في « لك » و « باركلي » و « هيوم » أئمة الفلسفة الانجليزية ، بل هيهات أن تجد له مثيلا عند الرجل الذي كنت قد اتخذته لنفسي قبل ذلك اماما روحيا ، وأعني به « مل » ، كنت في الثلاثة الأعوام الأولى من حياتي في كيمبردج كنت في الثلاثة الأعوام الأولى من حياتي في كيمبردج أكثر شغلا بالرياضة من أن أجد فراغا أقرأ فيه

« كانت » أو « هيجل » ، أما في السنة الرابعة فقد انصرفت الى الفلسفة باهتمامي ، وكان أساتذتي فيها هم « هنري سدجوك » و « جيمزوورد » و « ستاوت » ، وكان « سدجوك » بين هؤلاء يمثل وجهة النظر البريطانية في الفلسفة ، وهي وجهة أظنني قد ألمت بها وجمعت أطرافها ، ولذلك لم يكن له عندي من التقدير باديء ذي بدء مثل ما كان له عندي آخر الأمر ، وأما « وورد » الذي أحببته حبا شديدا فقد شرح لي الفلسفة الكانتية شرحا مهد الطريق أمامي لدراسة « لوتزه » و «سجفرت»، وأما « ستاوت » فقه كهان عندئد مشيهدا به « برادلی » و نبوغه حتی لقد قال عنه حین أخرج « برادلي » كتابه « المظهر والعقيقة » انه قد عرض بكتابة هذا فلسفة الوجود عرضا لا يمكن لانسان من البشر أن يبزه فيه ، وكان « ستاوت » و « كتاجارت » معا هما اللذان جعلاني هيجلي النظر ، واني لأذكر لحظة ذات يوم من عام ١٨٩٤، حينما كنت سائرا في شارع « ترنتي لين » رأيت فيها بلمعة واحدة من لمعات فكري ( أو حسبتني قد رأيت ) أن البرها، الوجودي على حقيقة الله برهان سليم ، فقد خرجت يومئذ الأشتري علبة

تبغ ، وبينا كنت في طريق عودتي ، قذفت بالعلبة فجأة الى أعلى ، وصحت وأنا ألقفها من الهواء قائلا : الله أكبر ! ان البرهان الوجودي برهان سليم ، عندئذ أقبلت على قراءة برادلي بشفف عظيم ، ونزل من نفسي منزلة لم ينزلها فيلسوف سواه .

غادرت كيمبردج عام ١٨٩٤ ، وأنفقت بعــد ذلك زمنا طويلا خارج بلادي ، فلبضعة أشهر من عام ١٨٩٤ اشتغلت ملحقا شرفيا في السفارة البريطانية في باريس ، حيث كان من واجباتي أن أنسخ الرسائل المطولة لاقناع العكومة الفرنسية بأن جراد البحر « اللوبستر » ليس من فصيلة السمك ، وقد أجابت الحكومة الفرنسية بأنه كان من السمك في سنة ١٧١٣ ، أي في السنة التي عقدت فيها معاهدة « أو ترخت » ، لم أجد في نفسى رغبة في السلك السياسي ، وتركت السفارة في ديسمبر سنة ١٨٩٤ ، وعندئذ تزوجت وقضيت الشطر الاكبر من سنة ١٨٩٥ في برلين أدرس الاقتصاد والديمقراطية الاشتراكية الالمانية ، ولما كانت زوجة سفيرنا هناك ابنة عمى ، فقد دعيت مـع زوجتي الى عشاء في السفارة ، لكن زوجتي ذكرت

في الحديث أننا قد حضرنا اجتماعا اشتراكيا ، فأغلقت السفارة البريطانية بعدئد من دوننا أبوابها ، وكانت زوجتــي أمريكية مــن مدينــة فيلادلفيا ، فقضينا في أمريكا ثلاثة أشهر من عام ١٨٩٦ ، وزرنا أول ما زرنا هناك منزل الشاعر « وولت وتمان » في مدينــة كامــدن مــن ولايــة نيوجرسي ، اذ كانت زوجتي تعرفه حق المعرفة ، وكنت أنا معجباً به أشد الاعجاب ، الا أن هــذا الارتحال قد عاد على بأكبر الفائدة ، لأنه أبرأني من مرض النظرة الاقليمية الذي أصابتني به كيمبردج ، فقد أتيح لى بصفة خاصة أن أطلع على مؤلفات « فيشتراس » الذي لم يذكره لي أبدا أحد من أساتذتي في كيمبردج ، ثم استقر بنا المقام بعد هذا الارتحال في كوخ لعامل في مقاطعة سكس في انجلترا ، وقد أضفنا الى الكوخ غرفة فسيحة للعمل، وكان لى عندئد من المال ما يكفيني بحيث أعيش في ميسرة بغير حاجة الى عمل أرتزق منه ، ولذلك استطعت أن أنصرف بفراغى كله الى الفلسفة والرياضة ، ما عدا الأماسي ، أذ كنا نملؤها بقراءة التاريخ قراءة مسموعة الصبوت ٠

كانت لي بين عامي ١٨٩٤ و١٨٩٨ عقيدة في

امكان البرهنة بالفلسفة الميتافيزيقية على أشياء كثيرة تقال عن الكون ، وهي أشياء أوهمني شعوري الديني عندئذ بأنها موضوعات هامة ، وانتهي بي قراري الى أن أتجه بعياتي الى الفلسفة ، وقدمت رسالة أحصل بها على درجة « الزمالة » جعلت موضوعها أسس الهندسة ، فصادفت الرضى عنه « وورد » و « وايتهد » ، ولو لم يثنيا عليها لكنت غيرت اتجاهى الى دراسة الاقتصاد التي بدأتها في برلین ، فانی لأذكر ذات صباح اذ كنت سائرا في منتزه « شرجارتن » في برلين كيف وضعت لنفسي خطة مقتضاها أن أكتب سلسلة من الكتب في فلسفة العلوم ، صاعدا بها صعودا متدرجا نحو ما هـو أكثر تعينا ، فأبدأ بتجريد الرياضة ثم أنتقل خطوة خطوة الى غاية التعين في علم العياة ( البيولوجيا ) ، وكذلك رجوت عندئذ أن أكتب سلسلة أخرى من الكتب أعالج بها المشكلات الاجتماعية والسياسية ، بادئا هذه المرة بالعلوم المتعينة منتهيا بما هو مجرد، ثم أقيم آخر الامر بناء على غرار ما قد صنع هيجل ، فأكتب موسوعة أجمع فيها بين النظر والتطبيق ، تلك خطة أوحى بها الى هيجل ، فلما انحرفت بفلسفتي بعدئذ عن الاتجاه الهيجلي ، بقى

لي شيء من تلك الغطة الأولى ، ألا ما كان أهمها لحظة ، تلك التي صممت لنفسي فيها ذلك البرنامج، وما أزال حتى الآن أحس بذاكرتي ضغطة قدمسي على الثلج الذائب ، وأشم الارض اللينة الرطبة التي كانت بشيرا بزوال الشتاء •

لقد حدثت لي خلال عام ١٨٩٨ عدة أحداث جملتنى أنفض عن « كانت » وعن « هيجل » في آن معا ، من ذلك أنى قرأت كتاب هيجل « المنطـق الأكبر » فكان رأيي فيه عندئذ ــ ولا يزال هــو رأيي الى اليوم ـ أن كل ما قاله هيجل عن الرياضة كلام فارغ خرج من رأس مهوش ، كذلك حدث في ذلك المام ما جعلنى أرفض براهين « برادلي » التي أراد بها أن ينفى التكثر في الاشياء لنفيه وجود ما بينها من علاقات، كما رفضت كذلك الأسس المنطقية للمذهب الواحدي ، وكرهت النظرة الذاتية التي ينطوي عليها « الحس النقدي » في فلسفة كانت ، ولولا تأثير « جورج مور » في تشكيل وجهة نظري لفعلت هذه العوامل فعلها بخطوات أبطأ ، فقد اجتاز « جورج مور » في حياته الفلسفية نفس المرحلة الهيجلية التي اجتزتها ، لكنها كانت عنده أقصر زمنا منها عندى ، فكان هو الامام الرائد في الثورة،

وتبعته في ثورته وفي نفسي شعور بالتحرر ، لقد قال برادلي عن كل شيء يؤمن به « الدوق الفطري » عند الناس انه ليس سوى « ظواهر » ، فجننا نحن وعكسنا الوضع من طرف الى طرف ، اذ قلنا أن كل ما يفترض « الذوق الفطرى » عندنا بأنه حق فهو حق ، ما دام ذلك الذوق الفطري في ادراكه للشيء لم يتأثر بفلسفة أو لاهوت ، وهكذا طفقنا \_ وفي أنفسنا شعور الهارب من السجن ـ نؤمن بصدق الذوق الفطرى فيما يدركه ، فاستبحنا الأنفسنا أن نصف العشب بأنه أخضر ، وأن نقول عن الشمس والنجوم انها موجودة حتى لو لم يكن هناك العقل الذي يعي وجودها ، ولكن ذلك لم يمنعنا عندئد من الاعتراف أنضا بوجود عالم من المثل الأفلاطونية فيه كثرة وليس يحده زمن ، وهكذا تغير العالم أمام أعيننا ، فبعد أن كان هزيلا مقيدا بقواعه المنطق ، انقلب فجأة ذا خصوبة وتنوع ومتائــة ، خد الرياضة \_ مثلا \_ فلماذا لا تكون صادقة في ذاتها صدقا كاملا دون أن نلجأ الى حسبانها مجرد مرحلة فكرية تؤدى إلى ما بعدها ، ولا يكمل صدقها الا بغيرها من المراحل ؟ لقد عرضت جانبا من هذا الرأي في كتابي عن « فلسفة ليبنتز » وهو كتاب

جاء وليد المصادفة ، ذلك أن ﴿ ماكتاجارت » الذي كان مقروضا له أن يحاضر عن ليبنتز في كيمبردج عام ١٨٩٨ ، رغب في السفر الى نيوزيلانده لزيارة أسرته ، فطلب مني أن أحل محله في هذه المحاضرات، فكانت بالنسبة الى مصادفة سميدة •

وجاء عام ١٩٠٠ فكــان أهم عــام في حياتـــى الفكرية ، وأهم ما حدث لي فيه زيارتي للمؤتمر الدولي للفلسفة في باريس ، فقد كانت تقلقني الأسس التي تقوم عليها الرياضة منذ اليوم الذي بدأت قيه دراسة اقليدس وعمري لم يزد على أحد عشر عاماً ، ولما أخذت بعد ذلك في قراءة الفلسفة ، لم أجد ما يرضيني عند «كانت» أو عند التجريبيين، فلم أطمئن لقول « كانت » عن القضية الرياضية انها قبلية تركيبية ، ولا رضيت بما قاله التجريبيون من أن علم الحساب مؤلف من تعميمات جاءتنا بها التجربة ، وذهبت الى ذلك المؤتمر في باريس ، فتأثرت بما لمسته خلال المناقشات من دفعة عند « بيانو » و تلاميذه ، وهي دقة لم أجدها في سواهم ، فطلبت منه أن يطلمني على مؤلفاته فاستجاب ، ولم أكد أدرس فكرته دراسة شاملة حتى رأيتها توسع نطاق الدقة التي ألفناها في علوم الرياضة ، بعيث تشمل موضوعات أخرى لبثت حتى ذلك العين نهبا للغموض الفلسفي ، فأقمت بنائي على الاساس الذي وضعه « بيانو » وأضفت من عندي فكـرة « العلاقات » ، ولعسن حظى وجدت « وايتهــد » راضيا عن منهج البحث الجديد مدركا لأهميته ، فلم نلبث الا قصيرا حتى بدأنا نتعاون معا على تحليل موضوعات معينة كتعريف التسلسل والاعداد الاصلية والاعداد الترتيبية ورد الحساب الى أصول في المنطق ، وقد أصبنا من التوفيق نجاحا سريعها بعد نجاح لمدة عام تقريبا ، نعم كان « مزيجه » قد أدى بالفعل كثرا مما عملناه ، ولكننا في البداية لم يكن لنا بذلك علم ، وقد كان نصيبي الذي أديته في كتاب « أسس الرياضة » ( البزنكبيا ماثماتككا ) نتيجة عرضت لي باديء الامر عرضا ، وذلك حين كنت ماضيا في دحض « كانت » •

في شهر يونيو من سنة ١٩٠١ انتهت هذه الفترة التي امتلأت بنشوة أشبهت النشوة في شهر العسل ، فقد كان و كانتور ، أقام برهانا على أن الأعداد الاصلية لا تنتهي عند عدد يكون بمثابة و العدد الأكبر ، الذي ليس بعده عدد أكبر منه ، فطبقت هذا البرهان نفسه على أي مدرك كلى فانتهيت الى

تناقض قائم في المدرك الكلى حين لا يكون هو نفسه أحد الافراد الجزئية المنطوية تحت معناه ، وسرعان ما تبين لى أن هذا التناقض ان هو الا واحد من مجموعة متناقضات ليس لها نهاية ٠٠ جاهدت في ازالة هذه المتناقضات ، وكنت أظن بادىء ذى بدء أن الامر لا يستعصى على الحل ، لكن سرابا ضللني بعد سراب ، فلم أتقدم نحو هدفي خطوة واحدة خلال عامین کاملین ( ۱۹۰۳ و ۱۹۰۶ ) حتی اذا ما كان الربيع من سنة ١٩٠٥ قامت في وجهي مشكلة جديدة ألفيتها ممكنة الحل ، فكان حلها بمثابة بصيص من نور نحو أمل في التغلب على المشكلات الأولى ، أما هذه المشكلة الجديدة التي أنارت لي الطريق فهي مشكلة العبارات الوصفية ، اذ أوحت الى الطريقة التي حللتها بها بمنهج جديد •

لقد كنت أول أمري من أتباع المذهب الواقعي ، وأنا أستعمل كلمة « الواقعية » هنا بالمعنى الذي قصد اليه المدرسيون في العصور الوسطى بالنسبة الى اذهب الافلاطوني ، اذ « الواقعية » بهذا المعنى تذهب الى أن الكلمة الكلية لها مسمى قائم بذاته الى جانب الافراد الجزئية التي تنطوي تحت ذلك الكلي، أقول اني كنت أول أمري واقعيا بهذا المعنى ،

فظننت \_ مثلا \_ أن الاعداد الاصلية (١،٢،٣، ٠٠ الخ ) أشياء موجودة وجودا قائما بذاته ، وكل الفرق بين وجودها ووجود سائر الاشيـــاء التـــي نصادفها هو أن الاعداد وجودها غير مشروط بزمن، فلا يكون لها ماض وحاضر ومستقبل ، بل هي ثابتة الحقائق لا يتعاورها تغير الزمن ، فلما هدانـــا التعليل الى رد الأعداد الى فئات من فئات ، لم تعد كائنات موجودة وجودا مستقلا كما حسبتها أول الأمر ، بل أصبح الموجود هو فئات من أشياء ، أي أن الموجود فعلا هو المعدود لا العدد نفسه ، وبينما كنت في شغل من تحليل الاعداد ، كان الفيلسوف النمساوى « مينونج » \_ اللذى تابعت انتاجه باهتمام ـ يطبق براهين المذهب الواقعي ( وكلمة الواقمية هنا أيضا مستخدمة بممناها الافلاطونسي الذي شاع بين مدرسي العصور الوسطى ) على كل عبارة وصفية ، بعيث انتهى الى القول بأن أي عبارة فيها وصف لشيء ، فلا بد أن نفترض لذلك الشيء وجودا مهما يكن نوع ذلك الوجود ، لأنه لو لم يكن موضوع العديث موجودا لما أمكن التعدث عنه حديثًا مفهوما ، خذ مثلا عبارة مثل : « جبل الذهب غير موجود » فهذه لا شك قضية صعيحة وأساس

صدقها هو أنه لا وجود لجبل من ذهب ، لكن النقطة الهامة هنا هي : كيف استطعنا أن نصف هذه العبارة بالصدق ما لم يكن موضوعها دالا على شيء ؟ انــه اذا لم یکن ذا دلالة أصبحت عبارتنا غیر ذات معنی واستحال بالتالي أن نحكم عليها بالصدق ، من ذلك يستنتج « مينونج » أن « جبل الذهب » موجود وان لم يكن وجوده واقعا في عالم الاشياء المحسوســـة ، وجوده ضمني لكنه على كل حال وجود حقيقي ، وهكذا قل في سائر العبارات التي تتحدث عين موضوعات خيالية ، فلم يقنعني هذا القول من « مينونج » واشتدت بي الرغبة في التخلص سن هذا العالم الوهمي الذي خلقه « مينونج » وملأه بهبنوف الموجودات ، فلما تناولت الامر بالبحث انتهيت الى نظريتي في العبارات الوصفية ، والمهم فيها هو أنها كشفت عن حقيقة ، وهي أننا اذا ما حللنا جملة ذات معنى فلا يجوز لنا الافتراض بأنه ما دامت الجملة في مجملها ذات معنى فلا بد كذلك أن يكون لكل جزء من أجزائها معناه القائم بذاته ، فلفظتا « جبل الذهب » يمكن أن تكونا جزءا من عبارة ذات معنى مفهوم ، لكن اللفظتين وحدهسا مستقلتين عن عبارتهما لا يتحتم أن تكونا دالتين

على شيء ، وما لبثت بعد ذلك أن تبينت أن الاسماء الكلية كلها ، أعني الرموز الدالة على فئات ، ان هي الا عبارات وصفية ، وحكمها حكم تلك العبارات ، في أن الكلمة منها تكون ذات معنى وهي جزء من جملة لكنها لا تدل بذاتها على شيء اذا استقلت عن جملتها وقامت بذاتها .

وأدت بي نظريتي في العبارة الوصفية الى تناول مشكلة المدلول والمعنى ــ وهنا أريد أن تنصرف كلمة « المدلول » للألفاظ المفردة ، وكلمة « المعنى » للمبارات ـ وانها لمشكلة معقدة فتناولتها بالبحث في كتابي « بحث في المدلول والصدق » عام ١٩٤٠ ، وكان لا بد أن يسوقني البحث الى علم النفس بل الى علم وظائف الاعضاء ، فاننسى كلما ازددت تفكيرا فيها قل اعتقادى بأن المنطق مستقل بذاته تمام الاستقلال ، ولما كان المنطق \_ في رأيي \_ علما أبعد تقدما وأكثر دقة من علم النفس ، كان خيرا لنا بالبداهة أن نلجأ الى المنطق في حل مشكلاتنا ما استطعنا الى ذلك سبيلا ، وما أمكن بحثه بطرائــق المنطق لا ينبغي أن نلجاً فيه الى علم النفس مثلا • • • ها هنا أدركت أن « نصل أوكام » وسيلة منهجية مفىدة •

كأن « نصل أوكام » في صورت الأولى ميتافيزيقيا ، اذ كان مبدأ يراد به الاقتصاد في عدد الكائنات ، بمعنى أن كل كائن يمكن الاستغناء عن افتراض وجوده فلا بد من بتره كأنما نبتر الزائد بنصل ، كنت أنظر الى « نصل أوكام » \_ وما زلت أنظر اليه \_ هذه النظرة أثناء اشتغالي بكتاب « أسس الرياضة » ( البرنكبياماثماتكا ) ، فعند أفلاطون أن الاعداد ( ۱ ، ۲ ، ۳ ، ٤ ، ٠٠ ) كائنات قائمة بذواتها ، غير أنها كائنات لا زمنية ، وهي هكذا في كتاب « فريجه » : « أصول العساب » ، فلما انتهى بى تحليل العدد الى اعتباره فئة من فئات ، ثم لما تبينت أن الرموز الدالة على فئات انما هي « رموز ناقصة » \_ أى أنها ليست بذات معنى في ذاتها ، ولا يكون لها مدلولها الا اذا جاءت جزءا من عبارة \_ آمنت بأن ليس ثمة ضرورة عقلية تعتم علينا أن نجعل الاعداد الاصلية كائنات مستقلة بذواتها ، ولم يكن برهاني قائما على شيء من الميتافيزيقا ، بل جعلت أساس البحث شيئا آخر ، هو ما أسميه بالألفاظ الأولية » ، أعنى الحد الادنى من الكلمات التي يمكن جعلها أساسا لكـل علم من العلوم ، وهي الكلمات التي لا تغني فيها واحدة عن أخرى ، ولا يمكن تعريف واحدة بواسطة أخرى ، أضرب لذلك مثلا ما صنعه « بيانو » حيث أرجع لغة علم الحساب كلهـا الى ألفاظ أولية ثلاثة ، فجاء بمده « فريجه » كما جاء كذلك كتابنا في أسس الرياضة « برنكبيا ماثماتكا » وأوضعنا كيف أنه حتى هذه الالفاظ الثلاثــة ، لا ضرورة لافتراضها أساسا نقيم عليه بناء العلوم الرياضية ، اذ يمكن ردها وتحليلها الى الالفاظ الأولية اللازمة لبناء علم المنطق ، وبهذا تصبح الرياضة استمرارا للمنطق ، ويكون كلاهما قائما على مجموعة واحدة معينة • من الالفاظ الاولية ، هي التي لا بد منها للسر في قضايا المنطق أولا فقضايا الرياضة بعد ذلك ، وهكذا ترى استغناءنا عن افتراض وجود الاعداء ككائنات قائمة بذواتها، وردها الى ألفاظ أولية مستخدمة في علم المنطق ، ترى كل ذلك قائما على تعليل منطقى لا شأن له بالميتافيزيقا ومجالها •

انك لو استثنيت ما كتبته في المنطق الرياضي ، جاز لك القول بصفة عامة بأن سائر كتبي لا تمثل وجهة نظري تمثيلا كاملا ، فنظرية المعرفة \_ مثلا \_ التي عنيت بها عناية كبرى ، فيها ما يدل على أساس ذاتي بدرجة لم يكن منها بد ، لأن السؤال الذي طرحته لأجيب عنه هو : ﴿ كَيْفُ عَرَفْتُ أَنَّا مَا أعرفه » ؟ واذن فنظرية المعرفة لا مفر لها من أن تجمل نقطة ابتدائها هي الخبرة الذاتية ، خبرتي أنا ، ماذا أدرك من خبراتي الباطنية الذاتية ، بل ان هذا الجانب الذاتي من نظرية المعرفة لا يقتصر على نقطة البداية وحدها ، بل يجاوزها فيشمـــل الخطوات الأولى من طريق البحث في الموضوع ، لأن تلك الخطوات الأولى هي أيضا منحصرة في الـذات العارفة ، ولما كنت فيما أخرجته من مؤلفات لم أجاوز حتى الآن ببعثى تلك المراحل الأولى من عملية المعرفة ، فقد بدوت أمام القراء أكثر ذاتية من حقيقة موقفي ، فلست أنا بالفيلسوف المثالي الذي يجمل الحقيقة محصورة كلها في الذات المارفة، ولا أنا بواحد ممن يذهبون مذهب انحصار الذات في نفسها بحيث لا يكون أمام الانسان سبيل الى الغروج عن ذاته الى حيث العالم الخارجي ، بل اني مؤمن بعالم الفيزيقا ايماني بعالم النفس ، ومن الأمور التى أراها واضحة بذاتها أن معرفتي تبدأ بخبرتي ، والخبرة حالة ذاتية باطنية ، وكل مـــا ليس في حدود خبرتي المباشرة لا سبيل الى العلم به الا عن طريق الاستدلال ، ويظهر لى أن الفلاسفة - خشية منهم أن يقعوا في مأزق انحصار الذات في نفسها ــ لم يواجهوا مشكلـة المعرفة الانسانيــة مواجهة جادة ، فتراهم اما تركوا المبادىء الضرورية لعملية الاستدلال ، غامضة بعاجة الى توضيح ، أو أنكروا الفارق الذي يميز المعرفة المستمدة من الخبرة المباشرة من المعرفة المستمدة بالاستدلال ، فاذا ما أتيح الفراغ الذي يمكنني من الاضطلاع ببحث جاد في مشكلة فلسفية ، فسيكون موضوعي هو هذه المحاولة في سبيل تحليل العملية الاستدلالية التي تبدأ من طرف الخبرة الذاتية ، وتخرج منها الى عالم الفيزيقا ، مفترضا الصدق في تلك الاستدلالات ، ثم أبحث عن المبادىء التي بمقتضاها تكون استدلالاتنا من خبراتنا الذاتية الى الطبيعة الخارجية صادقة ، قد يكون العكم بصدق المباديء المتضمنة في عملية الاستدلال أمرا مرهونا بالهوى ، لكن الذي لا شأن له بأهوائنا ، والذي لا بد لنا من قبوله ، هو ضرورة الاخذ بهذه المبادىء الاستدلالية اذا أردنا ألا ينحصر وجودنا في حدود ذواتنا وخبراتها المباشرة •

ولا بد لى من ذكر ما حاولت أداءه في المشكلات

الاجتماعية ، فلقد نشأت في معيط سياسي وكان كبار أسرتي يريدون أن أسير في حياتي سيرة سياسية ، غير أن الفلسفة استثارت من اهتمامي أكثر مما فعلت السياسة ، ولما تبين لي في وضوح أن في نفسى استعدادا لها قررت أن أجعلها مهمتى الرئيسية في الحياة ، وقد آلم جدي هذا الاتجاه منى ، حتى لقد أشار وهو يحدثني ذات يسوم الى بحثى في أسس الهندسة بقوله في استخفاف : « هذه الحياة التي عشتها حتى الآن ؟! » كأنما يريد أن يقول لى : هذه الحياة التي أضفتها سدى ، ثـم أضاف الى ذلك قائلا في صوت المتحسر : ﴿ أَوْمُ يَا « برتی » ، أصحيح ما سمعته من أنك تكتب كتابا آخر ؟! » ومهما يكن من أمر انصرافي الى الفلسفة ، فقد لبث في نفسى أثر قوي يميل الى السياسة أيضا ؟ فلما كنت في برلين عام ١٨٩٥ درست الديمقراطية الاشتراكية الالمانية التي أحببتها لمناهضتها للقيصر، لكني كذلك كرهتها لأنها \_ عندئذ \_ كانت تمثل الماركسية على أصولها ، وظللت حينا متأثرا ب « سدنى وب » في ميلى الى النزعة الاستعمارية الى الحد الذي جعلني أناصر حرب البوير ، لكنني أقلعت عن هذا الاتجاه اقلاعا تاما سنة ١٩٠١ ، ومنذ ذلك التاريخ لم أفتا أحس كراهية شديدة نعو استخدام القوة في العلاقات البشرية ، ولو أني كنت أسلم دائما بضرورة استخدام القوة أحيانا ، وجدت في سنة ١٩٠٣ أن أنقلب « جوزف تشميرلين » عدوا لحرية التجارة، فانطلقت أهاجمه، بالكتابة والخطابة ، واستندت في معارضتي اياه الى ما يستند اليه كل داعية الى التعاون الدولي ، وكان لي نصيب فعال في الحركة التي أرادت للمرأة حق الانتخاب ، ولما فرغت من كتابي « أسس الرياضة » سنة ١٩١٠ ، رغبت في دخول البرلمان ، وكنت وشيك تحقيق هذه الرغبة لولا أن علمت لجنة الترشيح عنى حرية التفكير فأعرضت .

وجاءت العرب العالمية الأولى فوجهت اهتمامي وجهة جديدة ، اذ استغرقتني مشكلة العروب واجتنابها في المستقبل ، فكتبت في ذلك وما أشبه مؤلفات وسعت من نطاق شهرتي في جمهور القارئين، كان أملي والحرب ناشبة أن تجيء معاهدة السلم ضامنة لاجتناب حروب عظمى في المستقبل ، لكن معاهدة فرساي خيبت أملي ، وراح كثيرون من أصدقائي يعقدون آمالهم على روسيا السوفيتية ،

لکننی حین زرتها سنة ۱۹۲۰ لم أجد بها شیئا جدیرا بعبی أو حقیقا باعجابی ۰

ودعيت الى الصين فلبثت فيها نحو عام ، وقد أحببت أهل الصين ولو أني تبينت أن كثيرا سن أفضل جوانب حضارتهم سيصيب الفساد بسبب تأهبهم لمقاومة التيارات العربية المعادية ، فكانمها لم يعد أمامهم \_ فيما يبدو \_ الا أحد أمرين فاما أن يتركوا أنفسهم نهبا للغزاة ، واما أن يسلحوا أنفسهم بسيئات أعدائهم ليتمكنوا من مقاومتهم بمثل أخلاقهم ، وعلى كل حال فقد أفادتني الصين فائدة كبيرة ، وهي فائدة لا بد أن يفيدها الشرق لكل من يدرسونه من الأوروبيين دراسة فيها عطف وحساسية ، ذلك أن الصين قد علمتني كيف أفكر تفكرا يمتد ليشمل مسافات بعيدة من الزمن ، وألا أدع الحاضر بسيئاته باعثا على الياس ، ولولا هذا الدرس الذي تعلمته في الصين ، لما احتملت العشرين عاما الماضية مما فيها من ماس على نعو ما احتملتها ٠

وخلال السنوات التي أعقبت عودتي من الصين ، ولد لي الولدان الأولان ، فكانا سببا في اهتماسي بالتربية في المراحل الأولى ، ولبثت فتسرة أختص

التربية بمعظم جهدي ، وقد ظن الناس أني لا بد مناصر للعربة الكاملة في المدارس • لكن ذلك الظن \_ كظنهم بأنى داع إلى الفوضى \_ خطأ في تصوير وجهة نظري ، اذ أنى أرى أنه لا غنى لنا عن قدر معين من القسر في تربية النشيء ، كما أنه لا غني لنا عن مثل ذلك في الحكم ، ولو أنى أرى الى جانب ذلك أن في مقدورنا أن نهتدى الى طرائق تربوية يكون من شأنها التقليل من ذلك القسر الضروري ، ولهذه المشكلة نواحمها السياسية أيضا ، فالقاعدة العامة بالنسبة للاطفال والراشدين على السواء ، هي أن الناعمين في حياة سعيدة يغلب عليهم أن يكونوا أقل ميلا الى النزعات الهدامة ، ولهذا فهم أقل احتياجا الى الضوابط عنن هم لا ينعمون بمثل نعيمهم ، لكني مع ذلك لا أظن أن الاطفال يسعدون بحرمانهم من الهداية ، كما أنى لا أعتقد في امكان ولاء الافراد لمجتمعهم اذا أرسلنا حبلهم على الغارب؟ ان تعويد الناشيء على النظام أمر لا نزاع فيه ، لكن المشكلة هي الى أي حد يجوز ذلك ، لأن الاسراف في الشدة قد يأتي بعكس المطلوب ، إذ أن احباط الغرائز الطبيعية في الطفل لا بد منته به الى تذمر من العالم وضيق به ، وهذا بدوره كثيرا ما ينتهي

الى العنف والقسوة: فقد كان مما استرعى انتباهي ابان العرب ١٩١٤ ـ ١٨ أمر صعقت له ، هو ما لاحظته أول الامر من أن معظم الناس من نشوة نفسية بسبب قيام العرب ، وواضح أن ذلك نتيجة على كثيرة بعضها تربوي ، نعم ان في وسع الوالدين أن يؤديا شيئا كثيرا لوليدهما ،ملكن التربية على نطاق واسع ينبغي أن تكون من عمل الدولة ، وبالتالي لا بد أن تسبقها اصلاحات في السياسة والاقتصاد ، ومهما يكن من أمر فقد رأيت المالم عندئذ يسير رويدا نحو العرب ونحو الدكتاتورية، ووجدت أنني لا أملك أن أعمل عملا يفيد ، فأسرعت الغطى عائدا الى حظيرة الفلسفة وتاريخ الفكر .

## فلسفة برتراندرسل:

مما لا شك فيه ان الفلسفة الانجليزية بصورة عامة خلال مراحلها المتعددة طبعت بالطابع التجريبي انطلاقا من الخبرة المباشرة التي تتفاعل في أعماق الفلاسفة وتسيطر على أحاسيسهم ومشاعرهم باعتبار هذه الأحاسيس وتلك المشاعر تتلقاها الحواس من معالم الطبيعة الخارجية بواسطة السمع ، والبصر ، واللمس ، وبذلك يتمكن

الانسان من رسم صورة صادقة عن المعالم ، ومتى عرف الانسان نفسه ارتدت تلك المعرفة لتفعل وفق خبراتنا الحسية في هذا المعالم لتحلل موجوداته وفق منطلقات حقانية تعطينا الدليل المقلانسي لاكتشاف الكائنات الموجودة في هذا المعالم •

وكان في طليعة الفلاسفة الانجليز الذين نهجوا النهج التجريبي في فلسفتهم « بيكن » في القسرن السابع عشر ، و « لك » في القرن السابع عشر ، و « مل » في القرن التاسع عشر ، ثم سار مترجمنا الفيلسوف القرن التاسع عشر ، ثم سار مترجمنا الفيلسوف « رسل » في القسرن العشرين على هذا المنوال التجريبي رغم ظهور موجات من الفلسفة المثالية بين فترة وأخرى ، مما يجعل المرء يعتقد بأن هذه المثالية قد سيطرت على غيرها من الفلسفات التي انتشرت في الوسط الانجليزي ، لكنها لا تلبث حتى يتصدى لها واحد من هؤلاء الفلاسفة التجريبيين ، فتنحسر ويعود للفكر الانجليزي مجراه الاصيل .

ولقد سيطرت في المقرن التاسع عشر موجتان من الفلسفة المثالية طفت على الفكر الانجليزي بعض الوقت ثم انعسرت عنه ، وأولاهما جاءت في مطلع القرن على أيدي جماعة من الشعراء والكتاب الذين عشقوا المثالية الالمانية التي يجسدها « كانت » و « هيجل » فراحوا ينقلونها في شعرهم ونثرهم ، ومن هؤلاء « كوادج » و « كارلايل » ولكن هذا الغزو الفكري لم يلبث أن تصدى له « جون ستيوارت مل » بفكره التجريبي ، فاستطاع أن يعود بالتقاليد الانجليزية الى تيار الفلسفة كما كانت على يدي « لك » و « هيوم » ، ومن أبرز أعماله في هذا الحقل كتابه في « المنطق » وكتابه في الاخلاق » •

ويلاحظ أن المثالية الالمانية رغم ما لاقته من اعتراضات عادت في أواخر القرن التاسع عشر الى غزوة جديدة للفكر الانجليزي ، وكانت غزوتها هذه المرة أشد توفيقا وأرسخ جذورا ، لأنها في هذه المرة لم تجعل أداتها نفرا من الشعراء والكتاب غير المختصين بالدراسات الفلسفية ، بل جعلت أداتها أساتذة الفلسفة في جامعة اكسفورد أمثال : «جرين» و « برادلي » و « كيرد » و « بوزانكت » ، حيث نراهم جميعا يتجهون في فلسفتهم نحو المثالية نراهم جميعا يتجهون في فلسفتهم نحو المثالية المطلقة ، وقد سميت تلك الحركة المثالية بمدرسة « أكسفورد » أو باسم « الهيجلية الانجليزية »

باعتبار فلسفة « هيجل » كانت أشد اشماعــا في مؤلفات هؤلاء الاساتذة ، ومع هذا كان لفلسفــة « كنت » أثر عميق في أفكار تلك المدرسة •

ويبدو أن الفلسفة المثالية قد سيطرت سيطرة فعالة على الفكر الانجليزي حتى سنة ١٩٢٠ ، رغم المعارضة الشديدة التي لقيتها من « مل » و «آرثر» ، وكان لا بد لمنطق التاريخ أن يغير مجرى العوادث ليعود الى الفلسفة الانجليزية طابعها التجريبي مرة أخسري ، وعندما نشسر الفيلسوف البريطاني « برادلي » كتابيه المشهورين في « أصول المنطق » و « المظهر والحقيقة » ليطلع على العالم كما طلع من قبله « هيجل » مشرا الى أن العقل وحده معتمدا على ما يصطخب في أعماقه من تفاعلات عرفانية بامكانه أن يعرفنا عن العالم أمورا كثيرة دون حاجة منا الى العواس وادراكها ، ويذهب في كتاب « المظهر والحقيقة » الى أن الفاحص المدقق يلاحظ أن ظواهر الكون يدركها كما تدركها الحواس متناقضة ، لذلك لا بد أن تكون هذه المدركات وهماً ، وأما الكون على حقيقته ــ اذا كان حتماً أن يتسق مع نفسه اتساقا منطقيا \_ لا بد لنا من وصفه بخصائص أخرى غير الخصائص التي تدركها العواس ، باعتبار أن الكون على حقيقته يستعيل أن يكون معصورا في مكان أو معدودا بزمان ، كما يستعيل أن يكون قوامه هذه الكثرة من الاشياء يرتبط بعضها ببعض بعلاقات ، بل يستعيل أن يكون هنالك حتى هذه التثنية التي نخالها بين الذات المارفة والشيء المعروف ، فما الكون \_ حسب رأيه \_ الاحقيقة واحدة مطلقة لا تجزؤ فيها ولا فواصل ولا حدود .

لقد أحدثت هذه الآراء المثالية التي أطلقها الفيلسوف البريطاني « برادلي » ردة فعل كبرى في الأوساط الفكرية البريطانية اتسمت بعودة الفكر البريطاني الى جذوره التجريبية السابقة ، مما أدى الى ظهور بوادر حملات عنيفة جديدة تنهد الى تقويض معالم الفلسفة المثالية التي زرعت في الأوساط الفكرية البريطانية ، فنشر الفيلسوف « جورج مور » سنة ١٩٠٣ بحثه المشهور « دحض المذهب المثالي » وأخرج رسل سنة ١٩١٢ كتابه « مشكلات الفلسفة » وفي عام ١٩١٤ كتابه « علمنا بالعالم الخارجي » ، كما نشر آخرون حملات أخرى اطلقوها ضد الفلسفة المثالية ، مثل « برتشارد »

في كتابه الذي ينقد فيه نظرية المعرفة عند « كانت » •

ويبدو أن هناك آراء فلسفية أخرى قد انطلقت في انجلترا لتقويض ما تبقى من معالم الافكار المثالية وعلى رأسها التعليلات المنطقية والرياضية التي قام بها رسل في كتابه المعروف « أصول الرياضة » الذي أصدره سنة ١٩٠٣ وفي كتاب « أسس الرياضة » الذي كتبه « رسل » بالاشتراك مع « وايتهد » وهو عبارة عن تعليلات عميقة الجذور بعيدة الغور ، فرغ رسل من القسم الخاص به سنة ١٩١٠ .

كل هذه الافكار التي بشر بها « رسل » كانت تهدف الى قلع جذور الفلسفة المثالية من الوسط البريطاني رغم تأثر كبار الفلاسفة الانجلين بالأفكار الكانتية أو الهيجلية ، والى ايجاد اتجاه فلسفي جديد واقعي يجسده « رسل » في مجتمعه العلمي في جامعة « كيمبردج » التي أصبحت مقرا للفلسفة الواقعية التعليلية التي تربعت على عرش الفلسفة البريطانية أكثر من عشر سنوات ويمكن اجمال الاهداف الاساسية لاتجاهات

الفلسفة الواقعية هذه في عدة نقاط هي : أولا حركة تنهد الى ايجاد نظرية المعرفة لتحل محل نظرية الميتافيزيقا ، والتي ترى أنه لا بد للانسان حتى يعرف ما يعرفه ، فلا بد له من معالجة المشكلات الفلسفية واحدة بعد واحدة دون أن يوجه اهتمامه الى أن تكون هذه المشكلات أو لا تكون أجزاء من مسألة واحدة كبرى ، ومن هذه المشكلات الجزئية ، مشكلة المعرفة الانسانية كيف تكون .

وأهم ما تتصف به نظرية المعرفة عند أصحابها هو بعدها عن الذاتية بقدر الامكان ، فأنا حين أعرف شيئا عن العالم الخارجي فأنما أكشف عن شيء موجود فعلا خارج ذاتي ، كان موجودا قبل معرفتي اياه وسيظل موجودا بعدها ، ولم تغير معرفتي تلك من حقيقة الشيء المعروف ، لأنه كائن مستقل عن العقل الذي يعرفه ، وأن غيرت معرفتي لذلك الشيء شيئا ، فأنما غيرت من نفسي أنا لا من ذلك الشيء الخارجي الذي عرفته ، وقد غيرت من نفسي حين نقلتها من حالة جهل الى حالة غيرت من المعرفة كشف عما هناك وليست هي بعملية من الخلق المنطقي الذي يتم تركيبه داخل عقلي

بغض النظر عما هو كائن خارج العقل ـ كما يراه المثاليون •

ويذهب أصحاب المدرسة الواقعية التعليلية الجديدة الى أن ما يدركه الانسان بذوقه الفطرى أساس للحق ، فلو لاحظنا الذوق الفطرى يرى شيئا والفلسفة أو علم اللاهوت يرى شيئا آخر • فالصادق هو الدوق الفطرى ، لذلك يمكننا أن نسمى هذه الافكار الفلسفية الجديدة با ( لذوق الفطرى ) أو « الادراك الفطرى » أو « الفهم المشترك » أو « الحس المشترك أو كما يقولون بالانجليزية Common Senor وهـذا « الحس المشترك » لا يجوز فيه الجدل ، كونه هو بذاته الذي ينبري لانكاره المثاليون على كافة أتباع فلسفتهم التي يسمونها مثالية ، لأن هؤلاء يجمعون على أن الشيء المعروف ليس مستقلا عن العقــل العارف ، وفي اعتقادهم أن العالم في حقيقته هو هذا الذى يعرفه الانسان بعقله لا الذى يدركه من ظواهره بعسه ، حتى « كانت » الذي هو من أكثر المثاليين اعتدالا وبعدا عن التطرف في مثاليت. يجعل العالم صنيعة العقل ومقولاته الى حد كبير ٠ وعلى هذا الاساس يمكننا أن نعتبر نظرية

المعرفة والرأي فيهما من أهم مما يميز المدرسة الواقعية الجديدة ، بالاضافة الى صدقها في أفكارها وسلوكها اليومي في الحياة العامة .

ومن الواضح أن أتباع الفلسفة المثالية كانوا يقولون بمعيار « الاتساق » أساسا لصدق العبارة ، أي أن تكون العبارة على « اتساق » مع غرها مما يقال بحيث لا يكون ثمة تناقض فيما نقوله عن الكون ، لنأخذ الهندسة \_ مثلا \_ لتوضيع رأى المثاليين هذا ، فعلى أي أساس نحكم على نظرية هندسية من نظريات اقليدس بأنها صواب؟ وجوابنا على هذا السؤال هو : تكون النظرية جوابا لـو اتسقت مع سائر النظريات ومسع سائر الفروض والتعريفات والمسلمات ، بعيث تأتى النتيجة معتومة لما سبقها ومقدمة ضرورية لما بعدها ، واذا كان بين أجزاء البناء الهندسي مثل هذا «الاتساق» كان بناء صعيعا ، وكان كل جزء منه صادقــا ، وهكذا قل في مجموعة العبارات ألتي نصف بها الكون ، فهي صادقة اذا تكاملت في بناء بين أجزائه اتساق لا يسمح للواحدة أن تناقض الأخرى •

أما المدرسة الواقعية الجديدة فترى في معيار

الصدق رأيا آخر يتفق ورأيها في عملية اكتساب المعرفة ، فما دام الشيء الذي أعرفه موجودا خارج ذاتي ، وكل ما أفعله تجاهه هو أن أكشف عنه ثم أضع ما عرفته عنه في عبارة أو عبارات فلا بد ـ لكى تكون تلك العبارة أو العبارات صادقة \_ أن يكون ثمة « تطابق » بين الوصف والموصوف ، معيارهم في الصدق اذن هو « التطابق » بين القول والموضوع الذي قيل فيه ذلك القول ، وليس حتما أن تكون مجموعة الاقوال التي أقولها عن العالم مما يكمل بعضه بعضا في بناء واحد ، اذ قد لا يكون في العالم هذه « الواحدية » بل قد يكون ـ كما هو رأي الواقعيين فيه .. قواسه كثرة متجاورة أو متعاقبة من أشياء أو من حوادث ع

والناحية الثالثة التي يتميز بها المذهب الواقعي الجديد هي اهتمام أصحابه بالعلوم ، وبصفة خاصة اهتمامهم بعلم الطبيعة والرياضة ، فكثيرون منهم أولئك الذين اشتغلوا بالفلسفة بعد دراستهم لعلم الطبيعة أو للرياضة دراسة تخصص ، وعلى كل حال فليس المقصود باهتمام الفلسفة المعاصرة بالعلوم وبالرياضة أنها تسعى الى ما يسعى اليه العلم من جمع الحقائق واستدلال القوانين ، بل

المقصود هو أنها تأخذ من العلم مبادئه وطرائقـــه ومدركاته الكلية ، فلئن كان العلم يسعى الى تصنيف العقائق في مجموعات مستعينا في ذلك بالقوانين العلمية ، فهذه القوانين العلمية نفسها هي بمثابة المادة الخامة للفلسفة ، ولكن بأي معنى ؟ بمعنى أن الفيلسوف المعاصر يتجه بفلسفته نحو تحليل العلوم في مبادئها وقوانينها • وهذا يعطينا الدليل على أن التعليلات في أصول الرياضة والعلم الطبيعي أخذت حيزا كبرا من اتجاه فلاسفة الواقعية العديثة الى جانب وضوح الأسلوب والتخلص من الألفاظ اللغوية المزخرفة التي هي من خصائسص وميزات العقول القلقة ، التي تنهد الى حشد الرموز واضفاء صفة التعمية والغموض على أفكارهم الفلسفية ، وما تحويه من تعقيد الأسلوب وغموض العبارة •

وفي حالة سبرنا أعماق ما خلف الفيلسوف الكبير « برتراندرسل » من أفكار فلسفية وآراء عقلانية نلاحظ من خلال منهجه التحليلي الواضح الذي يحدد مماله ومعانيه تحديدا لا يجعل مجالا الى الرموز والغموض والتعمية ، يرشدنا الى أن اتباع الفلسفة الواقعية قد اعتمدوا على التحليل والتحديد والتوضيح كهدف أساسي لاظهار أفكار

جديدة وضعية منطقية ، كونها ترفض الميتافيزيقا باعتبارها قائمة على تعليل العبارات الميتافيزيقية نفسها لاثبات خلوها من المعنى ، وابتعادها عن الهدف لعدم توفر شروط الكلام المقبول في عباراتها، أي الصواب أو الخطأ •

ولما كان « برتراندرسل » في طليعة الذين قاموا بالتحليلات المنطقية وخاصة في مقدمت الطويلة لكتاب « لدفج فنجنشتين » رسالة في فلسفة المنطق ، الذي يعتبر بمثابة الانجيل لاتباع الوضعية المنطقية، فقد كتب عن فنجنشتين في ٢٩ نيسان ١٩٥١ عندما علم بوفاته فقال (١) :

« لما التقيت لقاء التعارف بفتجنشتين أخبرني أنه معتزم أن يكون مهندسا ، وذهب الى مانشستر وهذا الهدف نصب عينيه ، غير أنه خلال دراسته للهندسة أغرم بالرياضة ، ثم خلال دراسته للرياضة أغرم بأصول الرياضة ، وسأل الناس في مانشستر \_ كما أنبأني \_ ان كان ثمة موضوع كهذا ، واذا كان قد تناوله بالدرس واحد من العلماء ، فأجابوه

<sup>(</sup>۱) نشر هذا المقال في مجلة « ميند » شهر يوليو سنة (١٩٥ -

بأن مثل هذا الموضوع قائم ، وأنه يستطيع أن يزداد بالأمر علما اذا هو زارني في كيمبردج، وهكذا فعل ٠٠٠ وأخذ في الدراسة معي وسرعان ما تقدم في المنطق الرياضي بخطى واسعة ، ولم يلبث أن ألم بكل ما كان عندي من علم أستطيع تعليمه اياه، وأظنه لم يكن حينئــذ يعرف « فريجه » معرفــة شخصية لكنه قرأه وأعجب به اعجابا شديدا ، ولم أعد أراه بطبيعة الحال خالال الحرب ١٩١٤ ح ١٩١٨ لكنني تلقيت منه حظا بأبعد الهدنة بقليل، كتبه من « مونت كاسينو » أخبرنى فيه أنه وقع في الأسر ، وكان معه \_ لحسن العظ \_ مخطوطه الذي هو كتابه « رسالة في فلسفة المنطق » فاستخدمت كل ما أملك من قوة لأحمل العكومة الايطالية على اطلاق سراحه من الأسر ، ثم التقيت به في لاهاي حيث ناقشنا كتابه « رسالة في فلسفة المنطق » سطرا سطرا ۰۰ » ۰

ومن الواضع أن « رسل » ومن لف لف مسن الفلاسفة الذين ناقشوا « الوضعية المنطقية » التي كانت بمثابة جزء من « الواقعية الجديدة » و نتيجة للتحليلات المنطقية التي قام بها رسل في كتابيه « أصول الرياضة » و « أسس الرياضة » هسى في

العقيقة خليط من تجريبية ومنطق رياضي ، انطلق من الكشف التحليلي الذي أثبت الفلسفة التجريبية الى الأبد ، ويعنى هذا عن طريق الكشف عن طبيعة الرياضة والمنطق بواسطة تحليل قضاياهما، باعتبار أن أكبر عقبة كانت تقف في طريق أصحاب الفلسفة التجريبية هي : اذا قلنا أن العلم أساسه التجربة الحسية ، فبماذا نعلل يقين الرياضة والمنطق مع أن قضايا هذين العلمين لا تأتى عن طريق الحواس ؟ فالنتيجة التي انتهت اليها « الوضعية المنطقية » في ذلك هي أنه بتحليل قضايا هذين العلمين تبين أنها جميعا تحصيل حاصل ولا تقول شيئا جـديـدا ، فالقضية في الرياضة ــ مثل قولنا ٢+٢ = ٤ هي قضية « تكرارية » وليست قضية « اخبارية » انها تكرر شيئا واحدا في لفظين ، وانما اتفقنا على أن يكون اللفظان أو الرمزان بمعنى واحد بعكم تمريفنا لهما •

ويرى جماعة الفلسفة التجريبية أن اليقين في الرياضة لا تخبرنا بجديد ، فلم يعد هنالك ما يبرر الاحتجاج بالرياضة ويقينها على الفيلسوف التجريبي الذي يقول ان مصدر كل علم جديد هو الحواس ، وبالخبرة الحسية وحدها يكون العكم

على الكلام الذي ينطق به الناس بالصدق أو بالكذب ، والنتيجة النهائية التي ينتهي اليها « الوضعيون المنطقيون » هي أنه اذا لم تكن العبارة التم أمامك « اخبارية » تعتمد في خبرها على العواس ، ولم تكن « تكرارية » - كما في الرياضة -تحصل حاصلا ولا تضيف علما جديدا ، اذن فهي كلام لا يحمل أي معنى ، وهذا هو ما هدف اليه الفيلسوف « هيوم » في عبارتــه التي ذكرها ، في ختام كتابه « بعث في العقل البشري » : اذا تناولنا بأيدينا كتابا كائنا ما كان ، في اللاهوت أو فسي الميتافيزيقا المدرسية مثلا ، فلنسأل أنفسنا : هل يحتوي هذا الكتاب على شيء من التدليل المجرد فيما يختص بالكمية والعدد؟ كلا! هل يحتوي على شيء من التدليل التجريبي فيما يختص بامور الواقـــع والوجود؟ كلا! اذ فالق به في النار ، لأنه عندئذ يستحيل أن يحتوي على شيء سوى سفسطة ووهم » •

## برتراندرسل وفلسفته الرياضية:

قلنا بأن الفيلسوف « رسل » قد اهتم بالأمور الرياضية وتحليل الاعداد واستخدام فلسفة الملم

رياضة كان ذلك العلم أو أي فرع من فروعــه ، معتبرا المواضيع العلمية انما تتألف من عبارات كلامية وصيغ رمزية ، يصف بها الاشياء الواقفة وصفا مباشرا ، لأن رجال العلوم يستخدمون الالفاظ والرموز والاشارات ليثبتوا فيها أحكاما عن الاشياء الواقعة ، لذلك لا بد لهم من استخدام لغة خاصة بهم تعرف « باللغة الشيئية » وبالاضافة الى هذه الأمور الشيئية توجد طائفة من العبارات لا يراد لها أن تصف الاشياء وصفا مباشراً ، بل يراد بها أن تتحدث عن غيرها من ألفاظ وعبارات مما جاء في البحث العلمي نفسه أو في غيره ، مثال ذلك أن يبين المؤلف بأن العبارة « س » والعبارة « ص » متناقضتان ، أو أن الواحدة منهما نتيجة تلزم عن الأخرى أو ما أشبه ذلك ، فها هنا لا يعدثنا المؤلف عن « الاشياء » نفسها التي هي موضوع العلم الذي نكون بصدده ، بل يحصر حديثه في « مدركات » ذلك العلم ، أو أن شئت فقل أنه ها هنا يتحدث عن « اللفظ » المستخدم في وصف الاشياء ليبين مضموناته أو ما يقوم بين أجزائه من علاقات وهكذا ، وأمثال هذه العبارات التي تتحدث عين سواها - لا عن الاشياء الخارجية مباشرة - تسمى

« باللغة الشارحة » \_ أو اللغة التي تتعدث عن لغة \_ تمييزا لها من « اللغة الشيئية » باعتبار أن العبارات الشيئية في البحث الغلمي هي التي تعبر عن النظرية العلمية التي يريد العالم أن يتقدم بها ، وأما العبارات الشارحة للعبارات الشيئية ، فليست جزءا من تلك النظرية العلمية ذاتها ، بل هي تنتمي الى ناحية أخرى غير ناحية العلم نفسه ، اذ تنتمي الى فلسفة ذلك العلم .

وعندما نحاول حسب مفهوم رسل تطبيق ذلك على الرياضة يكون الفرق بين الرياضة وفلسفتها هو أن الرياضة تستخدم رموزا وعلامات ، مشل الاعداد وأحرف الهجاء والعلامات الدالة علىالجمع والطرح والضرب والقسمة والتساوي وما الى ذلك ، ثم تركب من تلك الرموز والعلامات صينات ومعادلات دون أن تقف عند هذه الرموز والعلامات نفسها بالتعليل ، وهي التي تستخدم الرسوز والعلامات المعروفة مادة لحديثها لكنها لا تصب الحديث على الرموز والعلامات ذواتها ، فتقــول ألرياضة مثلا: ان 1 + • = 1 لكنها تستبعد من مجالها تحليل معانى الواحد والصفر والزيادة والتساوي ، فاذا ما تناول باحث هذه الرموز ببعثه وجعلها هي نفسها موضوع حديثه ، كــان قولــه « فلسفة رياضية » •

ويرى « رسل » اننا اذا حاولنا الانطلاق بالرموز الرياضية المألوفة كان أمامنا أحد اتجاهين للانطلاق، فأما أن نتجه من نقطة البداية الى أعلى ، أو أن نتجه من نقطة البداية الى أعلى ، أو أن نتجه منها الى أسفل ، أو أن نجعل انطلاقنا الى أمام أو الى وراء ، أما نسميه عادة « بالرياضة » فهو انطلاق الى أمام أو هو بناء الى أعلى ، أي أثنا نمضي من الاعداد وغرها من العلامات نحو عمليات تركيبية من جمع وطرح الخ ، ثم نظل نمضى في عمليات تزداد تعقيدا وتركيبا كلما علونا في سلم الدراسة الرياضية ، وأما الاتجاه الثاني فهو انطلاق مــن الاعداد وغيرها من العلامات الى ما وراءها ، اذ نحللها الى عناصر أيسط منها ، فنجد أنها برغم كونها نقطة ابتداء في الرياضة الا أنها هي نفسها نتيجة لعمليات فكرية سابقة لها ، فهذا الانطللاق الثاني هو بمثابة الحفر تحت تلك البدايات لنهتدي الى أسسها الأولى ، وهذا هو ما نسميــه بفلسفــة الرياضة •

والاعداد هي نقطة الابتداء في دراسة الرياضة،

ولقد أظهر علماء الرياضة والمنطبق وعلى رأسهم « رسل » بتعليلاتهم أن فكرة العدد لا تأتي الا بعد أن تسبقها خطوات عقلية أبسط منها ، ثم بينوا أن هذه الخطوات العقلية السابقة انما تقع كلها في مجال المنطق ، لذلك اعتبروا الانطلاقة الأولى من التفكير الرياضي كخطوة متقدمة من مسيرة فكرية تبدأ مع الاصول الأولى للمنطق ، وبهذا تكون الرياضة في حقيقة أمرها استمرارا للمنطق ،

ويقول « رسل » في مقدمة كتابه « مدخل الى الفلسفة الرياضية » كما أن أيسر الاجسام ادراكا هي تلك التي لا تكون شديدة القرب ولا تكون شديدة البعد ، وهي أيضا تلك التي لا تكون شديدة

الصغر ولا شديدة الكبر ، فكذلك أيسر الافكار العقلية ادراكا هي التي لا تكون شديدة الصغر ولا شديدة الكبر ، فكذلك أيسر الافكار العقلية ادراكا هي التي لا تكون شديدة التركيب ولا شديدة التبسيط ، وهذه الشروط متوافرة في العدد، فلا هو شديد البساطة ولا هو شديد التركيب بحيث يتعذر ادراكه على الناشيء الصغير ، ولذلك يسهل عليه فهمه كنقطة ابتداء يعضي بعدها الى دراسة التركيبات الرياضية ، ثم اذا أراد بعد اكتمال نضجه الرياضي أن يفلسف الرياضة ، مضمى في نضجه الرياضي أن يفلسف الرياضة ، مضمى في سيره وراء العدد ليكشف عن العناصر البسيطة التي منها يتألف ويتركب ،

اننا قد ألفنا العدد في دراستنا وفي حياتنا اليومية الفا يخدعنا ويجعلنا نظن أنه كان بهذه السهولة من الفهم والادراك عند الانسان الاول كما هو عندنا اليوم ، لكن الانسان الاول لا بد أن يكون قد سلخ من التاريخ دهرا طويلا قبل أن يدرك أن هنالك تشابها بين عصفورتين ويومين ، بعيث يستخدم رمزا واحدا هو العدد « ۲ » ليرمز به الى هذا الجانب الذي تتشابه فيه العصفورتان واليومان ، ولا بد كذلك أن يكون الانسان الاول قد قضى شطرا كبيرا

من دهره ـ حتى بعد ادراكه للاعداد التي يعد بها الاشياء ـ قبل أن يدرك أن « الواحد » عدد كسائر الاعداد ، ودع عنك هذا العسر الشديد الذي لا بد أن يكون الانسان قد صادفه قبل أن يعلم أيضا أن « الصفر » هو الآخر حلقة من سلسلة الاعداد ، ولملك لا تدري أنه لا اليونان القدماء ولا الرومان قد عرفوه ، فكانت الاعداد عندهم ـ كما هي عند كثير جدا من الناس في يومنا هذا ـ تبدأ من « ١ » وذلك على اعتبار أن الصفر لا يعد شيئا ، وجاء ادراك الصفر متأخرا جدا في التاريخ ، حتى لترجع نشأته الى العرب •

ويتساءل « رسل » عن ماهية العدد ؟ فيقول انه سؤال طالما ألقاه السائلون ولكنه لم يجد الجرواب الضحيح الا في زماننا هذا ، وكان أول من قدم الجواب الصحيح هو « فريجه » سنة ١٨٨٤ ، غير أن تعريف « فريجه » للعدد ظل مجهولا حتى جاء « رسل » فكشف للناس عنه سنة ١٩٠١ .

ويذهب « رسل » في كتابه ، أصول الرياضة » انه اذا كانت لدينا مجموعة معينة من مدركات ، ثم كان لدينا حد معين يراد تعريفه بواسطة تلك

المجموعة من المدركات ، فإن ذلك التعريف يكون ممكنا في حالة واحدة فقط ، وهي أن يكون ذلك العد المراد تعريفه مرتبطا ببعض تلك المدركات ارتباطاً ینفرد به دون أی حد آخر ، ویمکن شرح هذا الذي يقوله «رسل» في تمريف الحدود الرياضية على الوجه الآتي ؛ أفرض أننا قد بدأنا فسلمنــا بأننا نعرف معانى مجموعية سن الالفاظ هي : ا، ب، ج، ء، د، ثم افرض أننا قد أردنا أن نعرف رمزا مجهولا هو « س » بواسطة تلك الرموز المعلومة لنا ، فان تعريفنا للرمز « س » يكون كاملا من الوجهة المنطقية لو أننا حللنا « د س » الى بعض تلك العناصر كأن نقول مثلا ان معنى « س » هو « ا ح » بشرط ألا يعنى هذان العنصران أعنيى (اح) الاهذا الحد وحده أي الحد « س » فـلا يكون هناك حد آخر غير « س » يقال عنه أيضا انه مساو للعنصرين ا ح ٠

على هذه الصورة يقدم لنا « رسل » تعريف الرياضي على أن نبدأ بقائمة من الالفاظ الاولية التي نقبلها بغير حاجة منا الى تعريفها ، وبواسطتها نعرف ما أردنا من الالفاظ الرياضية الهامة ، وحين يريد الرياضي تعريف حد من حدوده ، لا يكفيه أن

الأولى حسنة لأن فيها جميع الاشياء ، وذلك أنك ان قلت : جوهر ، أو علم ، أو ما يشبه هذه الاشياء وجدت ذلك في الصورة الأولى • فمن ذلك قلنا انها تامة ، لأن الاشياء كلها توجد فيها ، فأنها تمسك الهيولي وتقوى عليها ، وانما صارت تقوى على الهيولي لأنها لا تدع شيئًا منها ليس له جبلة ، وانما كانت تضعف علما أو شيئا آخر لو أنها تركبت شيئًا من الصور ولم تجعله فيها مثل العين أو شيئًا من سائر الاعضاء • فلما صارت الصورة الأولى لم يفتها شيء من الهيولي الاوقد صورت فيه الصور \_ كان للسائل أن يسأل: لم كانت المين ؟ \_ قلنا: لأن في الصورة الاشياء كلها \* فان قلت : أن هذه المشاعر انما كانت في الحي للحفظ بها من الآفات ــ قلنا : انك انما عنيت بذلك أن في الصورة الأولى حفظ الجوهر ، وهذا مما ينفع في كون الشيء •

فان كان هذا هكذا ، قلنا : فقد كان البوهر الذن موجودا في الصورة الأولى ، وذلك أنها هي المبوهر وان كان هذا هكذا ، كان في المسورة التي في العالم الأعلى كل الاشياء التي في العالم الأسفل ، لأن الشيء اذا كان مع علته وفي علته كانت علته أيضا كلمة تامة كاملة حسنة وكان ما

صار جوهرا وصار هو ما هو فصار واحدا للعلة التي تليه بغير وسط •

فان كان هذا على ما وصفنا ، رجعنا فقلنا : ان كانت الاشياء كلها في الصورة العقلية وكان الحسن واحدا في الاشياء ، لم يزل الحسن في جميع صورة النفس ، لأن النفس اذا كانت هناك فهي عقلية محضة ، والعقل تام كامل في جميع الاشياء أولا وكان علة لما تحته ، والحال التي رأينا بها النفس العقلية آخرا فكانت على تلك الحال أولا وهي في العالم الأعلى ، وذلك أن العلة هناك واحدة متممة لما تحتها لأن فيها جميع الاشياء • فلذلك لسنا نقول : ان الانسان هناك لم يكن الا عقليا فقط ، فلما تاق الى عالم الكون زيد فيه الحس فصار حساسا ، بل كان هناك حساسا عقليا أيضا •

فان قال قائل: ان النفس كانت في العالم الأعلى حساسة بالقوة فلما صارت في عالم الكون صارت حساسة بالفعل ، وذلك أن الحس انما هو قبل المحسوسات \_ قلنا: هذا محال ، وذلك أنه ليس في العالم الأعلى شيء حساس بالقوة دائما ، شم يكون في هذا العالم حساسا بالقعل ، وأن تكون قوة

جاةبا مشتركا ، وهذا الجاةب المشترك في سلسلة الأعداد كلها هو المعنى المراد « بالعدد » اذا استعملنا الكلمة بصفة عامة ، كما أن « طه » و « العكيم » و « العقاد » أسماء لأفراد ينطوون \_ على ما بينهم من اختلاف \_ تحت فئة واحدة هي مجموعة الأدباء ، واذن فلا بد أن تكون بينهم صفة مشتركة هي التي مقصد اليها حين نستعمل كلمة « أديب » بصفة عامة .

والعدد الذي سنتناول تحليله ورده الى مدركات منطقية ، هو « العدد » بالمعنى الثاني من المعاني الثلاثة السابقة ، أو العدد الذي يكون متعينا محدد القيمة مثل « ١ » أو « ٣ » أو « صفر » - كان الرياضيون الى عهد غير بعيد ، اذا أرادوا العدد استثنوا من الاعداد « ۱ » ، وجعلوه غير قابيل للتعريف ليعرفوا به سائر الاعداد ، فيكون العدد « ۲ » مثلا هو ۱ + ۱ ، والعدد « ۳ » هو ۲ + ۱ وهكذا ، لكنها طريقة معيبة من عدة وجوه ، فهي فضلا عن أنها تفرق بين العدد (١) وبين بقيـة الأعداد ، كأنه ليس واحدا منها ، وفضلا عن أنها تستخدم فكرة الجمع المرموز لها بالعلامة + دون تعريف وتحديد ، كأنها لا تحتاج الى شيء من ذلك ، أقول أنها فضلا عن هذين العيبين فيها ، فانها لا تنطبق الا على الاعداد النهائية دون الاعداد اللانهائية ، فلئن صح أن أي عدد نهائي من سلسلة الاعداد الطبيعية مثل « ٧ » أو ٥٣٢ يمكن تعريفه بتكرار العدد « ١ » كذا من المرات ، فذلك لا يصح على العدد اللانهائي مثل مجموعة النقط في الخط المستقيم •

وقد تغلب العلم في عصرنا العاضر على كافــة الصماب واستطاع العلم العديث بفضل « كانتور » أن يحلل الأعداد اللانهائية ويقربها الى الافهام عندما تعالج الاعداد وطبيعتها ، وتعرف تعريفًا ينطبق عليها جميعا ، النهائية واللانهائية على حد سواء ، وتمكنت الدراسات الحديثة في المنطق الرياضي من تعليل فكرة الجمع التي يرمز اليها بالاشارة + ، ولم يعد بالامكان اهمال هذا الرمز كأنه شيء لا يتطلب التعريف أو شيء يتعذر تعليله وتعريفه ، وأصبح بمقدورنا أن نعلل ونعسرف الصفر والواحد بنفس الطريقة التى نعرف بهما سائر الأعداد ، ولم يعد بنا حاجة الى استثناء الواحد وجعله شيئا قائما بذاته يستخدم في تصريف غيره من الأعداد بغير أن يتناوله هو نفسه التعريف • وأحسن ، بل الاشياء التي هناك كلها صورها حسنة شريفة ، وهي مثل الصور التي يتوهم المتوهم أنها في نفس الصانع الحكيم • وليست صورها كصور مصورة في حائط ، لكنها صور في آنيات • فلذلبك سماه الأولون « المنثل » أي الصور التي ذكرها أفلاطون الشريف آنيات وجواهر •

ونقول: ان حكماء مصر قد كانوا رأوا بلطف أوهامهم هذا العالم العقلي والصور التي فيه وعرفوها معرفة صحيحة اما بعلم مكتسب ، واما بغريزة وعلم طبيعي والدليل على ذلك أنهم كانوا اذا أرادوا أن يصفوا شيئا بينوه بحكمة صحيحة عالية ، وذلك أنهم لم يكونوا يرسمونه رسما بكتاب موضوع بالعادة التي رأيناها بكتب ، ولا كمانوا يستعملون القضايا والأقاويل ، ولا الأصوات والمنطق فيعبرون به عما في نفوسهم الى من أرادوا من الآراء والمعاني ، لكنهم كانوا ينقشونها في حجارة أو في بعض الاجسام فيصيرونها أصناما .

وذلك أنهم كانوا اذا أرادوا أن يصفوا بعض العلوم نقشوا له صنعاً وأقاموا للناس علما وكذلك كانوا يفعلون في سائر العلوم والصناعات،

أعنى أنهم كانوا ينقشون لكل شيء من الاشياء صنما بحكمة متقنة وصنعة فائقة ، ويقيمون تلك الأصنام في هياكلهم فتكون لهم كأنها كتب تنطق وحروف تقرأ • وعلى هذا كانت كتبهم التي قيدوا فيها معانيهم ووصفوا بها الاشياء • وانما فعلوا ذلك لأنهم أرادوا أن يعلمونا أن لكل حكمة ولكل شيء من الاشياء صنما عقليا وصورة عقلية لا هيولي لها ولا حامل ، بـل أبدعت جميعها دفعــة واحدة بأنَّه فقط لا بنوع آخر من أنواع العقل • وكانوا يمثلون من تلك المثل أيضا والاصنام أصناما أخر دونها في النقاء والعسن • وانما فعلوا ذلك لأنهم أرادوا أن يعلمونا أن هذه الاصنام العسية الغسيسة انما هي مشل لتلك الاصنام العقلية الشريفة • وما أحسن ما علمونا ، وما أصوب ما فعلوا! ولو أن أحدا أطال الفكر والروية في العلل التي من أجلها فعلوا ذلك ، وكيف نالوا تلك العلل العجيبة تعجب منهم ومدحهم وصموب رأيهم • فان كانوا \_ هؤلاء الرهط \_ أهلا للمديح لأنهم مثلوا الاشياء العقلية وأخبرونا بالعلل التي نالوا بها الاشياء العالية ثم مئلوها بأصنام غليظة ، وأقاموا الاصنام أعلاما كأنها كتب تقرأ ــ فبالحري الفئات المتشابهة في فئة واحدة تضمها ، تعمدف العدد بالماصدقات •

وتعريف العدد بأنه فئة من فئات متشابهــة ، ينطبق على كل عدد من سلسلة الاعداد بغير استثناء، فهو ينطبق على الصفر كما ينطبق على العدد « ١ » فالصفر هو الفئة التي تضم مجموعة (١) الفئات الفارغة ، والفئة الفارغة هي التي ليس لها أفراد ، كفئة العنقاوات مثلا ، فاجمع أمثال هذه الفئة الفارغة جميعا في فئة واحدة ، تكن هذه الفئة الواحدة هي معنى الصفر ، وكذلك بالنسبة للعدد « ١ » فهو فئة كبيرة تضم بين جنباتها مجموعــة الفئات ذوات العضو الواحد ، والفئة التي تكون ذات عضو واحد هي تلك التي لا يكون لها الا مسمى واحد في عالم الاشياء مع امكان أن يوجد غــــــره اذا توافرت الصفات المميزة له في فرد آخر مثل قولنا « جرم يدور حول الارض » و نعنى بذلك « القمر » فليس هنالك سوى القمر جرما يدور حول الارض ، لكننا على استعداد (٢) أن نطلق العبارة الوصفية

<sup>(</sup>۱) رسل وواتیهد : أسس الریاضة ج۱ ص ۵۴ ۰

<sup>(</sup>٣) رسل : المنطق الوضعى صن : ٤٥ ، ٤٦ ،

نفسها « جرم يدور حول الارض » على أي جسم آخر يتبين لنا أن هذه هي صفته ، فاجمع كل الفئات ذات العضو الواحد في حزمة واحدة بغيالك يكن لك بذلك معنى العدد « 1 » •

ولا بد لنا من الاشارة هنا الى أن تعريف «رسل» للعدد على هذا النحو ، هو في الحقيقة بمثابة تعريف الاسم بالاشارة الى مسماه ، ولشرح ذلك نقول : لنفرض أننا نريد أن نشرح كلمة « أخضر » لطفل صغى ، فلو حاولنا أن نحدد له معنى الكلمة بصفات مجردة ، كان لا بد لنا من تتبع الطريقة التي اتبعها « كانتور » و « بيانو » في تعريف العدد ، وهــي طريقة التجريد ، أما اذا أخذناه الى يقعة خضراء ، وقلنا له : انظر الى هذه البقعة ، فاللون والأخضر» معناه هو الفئة التي تشتمل على جميع الاشياء الملونة بلون شبيه بهذا اللون الذي تراه أمامسك ، فهذا بعينه ما يريده « رسل » في تعريفه للعدد ، اذ هو يعرف أي عدد بأنه الفئة التي تشمل جميع الفئات التي تكون شبيهة بفئة معينة ، فاذا أردنا أن نعرف معنى العدد « ٣ » قلا يد لنا من أن ننظر الى ثالوث من الرجال مجتمعين معا وقلنا أن العدد « ٣ » معناه هو الفئة التي تشمل كل الفئات التي غيره ، واما أن تكون هي هو بعينه ، فأن كانت هي هو بعينه ، فأن كانت هي هو بعينه فأنه لا يحتاج اذن في خلق الاشياء الى روّية لأنه هو الاشياء بأنه علة لها • وان كانــت غيره ، فقد ألفى مركبا غير مبسوط ــوهذا محال •

ونقول : انه ليس لقائل أن يقول : ان البارى روكى في الاشياء أولا ثم أبدعها ، وذلك أنه هـو الذي أبدع الروية ، فكيف يستعين بها في ابداع الشيء وهي لم تكن بعد ! \_ وهذا محال • ونقول هو الروية ، والروية لا تروَّى أيضًا • ويجب من ذلك أن تكون الروية تروى ، وهذا الى ما لا نهاية له \_ وهذا معال • فقد بـان وصع صحـة قول القائل: أن البارى \_ عز وعلا \_ أبدع الاشياء من غير روية • ونقول: أن الصناع أذا أرادوا صنعة شيء رو وا في ذلك الشيء ومثلوا ما في نفوسهم مما رأوا وعاينوا ، واما أن يلقوا بأبصارهم على بعض الاشياء الغارجة فيتمثلوا أعمالهم بذلك الشيء • فاذا عملوا فانما يعملونه بالأيدى وسائر الآلات ٠ وأما الباري فانه اذا أراد فعل شيء فانه لا يمثل في نفسه ولا يعتذى صنعة خارجة منه ، لأنه لم يكن شيء قبل أن يبدع الاشياء ، ولا يتمثل في ذاته لأن ذاته مثال كل شيء ، فالمثال لا يتمثل • ولم يحتج في ابداع الاشياء الى آلة لأنه هو علة الآلات ، وهو الذي أبدعها ، فلا يحتاج فيما أبدعه الى شيء من ابداعه •

فأما اذا استبان قبح هذا القول وأنه غير ممكن ، فانا قائلون انه لم يكن بينه ، وبين خلقه متوسط يروكى فيه ويستعين به ، لكنه أبدع الاشياء بأنه فقط و أول ما أبدع صورة ما ، استنارت منه وظهرت قبل الاشياء كلها ، تكاد أن تتشبه به لشدة قوتها ونورها وبسطها • ثم أبدع سائر الاشياء بتوسط تلك الصورة كأنها قائمة بارادتها في ايداع سائر الاشياء • وهذه الصورة هي العالم الأعلى ، أعنى العقول والانفس • ثم حدث من ذلك العالم الأعلى العالم الاسفل وما فيه من الاشياء الحسية • وكل ما في هذا العالم هو في ذلك العالم ، الا أنه هناك نقى محض غير مختلط بشيء غريب • فان كان هذا العالم مختلطا ليس بنقى محض ، فان يتفرق ويتملل في صوره من أوله الى آخره : وذلك أن الهيولي تصورت أولا بصورة كلية ، ثم قبلت صورة الاسطقسيات ، ثم قبلت من تلك الصورة صورة أخرى ، ثم قبلت بعد ذلك صورا بعد صور ، فلذلك لا يمكن لأحد أن يرى الهيولي لأنها قد لبست أن تكون لدينا القدرة على تمييز الافراد في كل من المجموعتين ، وبعدئد يمكننا أن نربط فردا من هذه بفرد من تلك حتى اذا ما وجدنا أن كل فرد من هذه المجموعة قد ارتبط بفرد من تلك المجموعة بعيث استنفذت الافراد في كلتا المجموعتين ، قلنا ان هاتين المجموعتين متشابهتان ، دون أن نعلم عدد الافراد هنا أو هناك ، ودون أن يكون لدينا أي علم بفكرة العدد اطلاقا •

ومن الملاحظ أننا اذا عرفنا العدد بأنه فئة من فئات ، فالعدد « صفر » هو رمز لمجموعة الفئات ذوات الفارغة ، والعدد « ٢ » رمز لمجموعة الفئات ذوات العضوين كالأزواج ، والعدد « ٣ » هو رمز لمجموعة الثالوث وهلم جرا ، أقول اننا اذ نعرف العدد بأنه فئة من فئات ، فاننا بذلك نكون قد حللنا هذا المدرك الرياضي الاساسي الى مدركات ليست من الرياضة ، بل هي مدركات من علم آخر هو المنطق ، لأن « فئة » مدرك من مدركات المنطق الا الرياضة ،

هذا ما نعنيه عندما نقول ان المناطقة الرياضيين

المحدثين يحاولون ارجاع الرياضة الى منطق ، أي أنهم يريدون تحليل المدركات الرياضية الى مدركات منطقية ، فلبس الهدف برأينا أن المناطقة المحدثين يحاولون أن يبينوا أن الرياضة استمرار للمنطق ، ليس المقصود بهذا أننا داخل حدود الرياضة نستخدم مبادىء المنطق في استدلال نظرية من نظرية أو معادلة من معادلة ، مع بقاء الرياضة علما قائسا بذاته مستندا الى مصطلحات خاصة به تكون منه بمثابة نقطة الابتداء ولا تكون قابلة للتحليل أو التعريف ، لأنه اذا كان هذا هو المقصود كان المراد هو أن الرياضة مثل من أمثلة كثرة يمكن فيها تطبيق المبادىء المنطقية في عمليات الاستدلال ، لكن المعنى المقصود بقولنا أن الرياضة استمرار للمنطق هو أننا نريد أن نبين امكان تحويلها الى بناء منطقى خالص كاى جزء آخر من أجزاء المنطق الخالص ، وذلك بأن نبين امكان استغنائنا عن المصطلحات الرياضية وحلها الى مدركات منطقية •

وما دمنا قد بعثنا في الاعداد النهائية المعددة المعلومة القيمة ، لا بد لنا من الالتفات الى نوع آخر من الأعداد ، هو العدد اللانهائي ، لنلاحظ ماذا يكون في ضوء التحليل الحديث • باعتبار مشكلة

واحد لا من جهة من الجهات ، لكن بنفسه فقط و وليس غير الاول بسيط محض وليس جرم من الأجرام مبسوطا ، بل هو مركب واقع تحت الكون : فليس اذا الجرم بأول الاشياء كلها ، لأنه مركب واقع تحت الكون وفان الاول ليس هو جرمي ، وكان واحدا مبسوطا ، فلا محالة أنه أول الاشياء كلها (1) .

المعقولات ثلاثة: الاول الذي هو معقول حقا وذلك أن الاشياء العقلية والحسية تشتاق الى أن تعقله ، وهو لا يشتاق الى أن يعقل شيئا ، لأنها فيه وهو علة لها بأنه فقط ، وهو مبدع العقل والمعقول الثاني هو العقل ، الا أنه معقول وعاقل: يشتاق الى أن يعقل ما فيه ، ومعقول لما تحته: والمعقول الثالث هي الصورة الحسية الهيولانية ، والمعقول الثالث هي الصورة الحسية الهيولانية ، هو الذي يميزها من حاملها في أمر المنطق: أن يصفها كأنها قائمة بذاتها مباينة لحواملها و

فان قال قائل: فكيف العقل من المعقولات الأول؟

<sup>(</sup>١) اللوطين عند العرب ص ) ١٧٨ ) .

قلنا ان المعقول الاول ثابت قائم بنفسه لا يعتاج الى شيء آخر كحاجة المبصر والعقل ، فان المبصر يحتاج الى المبصر اليه ليكون مبصرا ، والعقل يستاق الى المعقول ليكون عاقلا • فأما المعقول الاول والعقل الاول فهو المبصر والمبصر اليه ، والعاقل لأن المبصر والمبصر والمبصر والمبصر والمبصر والمبصر أيه فيه ومعه ، بل هو المبصر والمبصر • وذلك أن الاشياء فيه بلا فضل ، ولا تقسم ، فلذلك صارت الحياة فيه ، والعقل انما يحس الاشياء بسكون دائم ، ويعقل الاشياء ليس كما يعقلها العقل بل بنوع أشرف •

ان العاقل الاول انما يعقل وهو ساكن ثابت ، غير أن من فعله ما هو جوهر ، ومنه ما هو مسن الجوهر ، فهو فعله الجوهر ، فها اللجوهر ، فها اللاول - وأما الفعل الذي هو من الجوهر ، فها الكائن من فعله ، وهو الفاعل الثاني ، والفاعل الثاني تبع للفاعل الاول ، اضطرارا ، وهو غير ذلك الفعل ، لأن القعل كان لا حركة والفعل الثاني كان لحركة والفعل الثاني كان لحركة - ومثال هذين الفعلين : النار ، فان النار حرارة هي المتممة جوهر النار ثم تولد من تلك الحرارة حرارة أخرى في بعض الاشياء شبيهة تلك الحرارة حرارة أخرى في بعض الاشياء شبيهة

بعلاقة واحد بواحد ، بقي من حدود السلسلة الأولى حد لا نجد ما نربطه به من حدود السلسلة الثانية ·

ففي العالة التي يمكن أن نعذف من « ف » حدا بعيث تتكون لدينا بعد هذا العذف فئة جديدة هي « ف » ثم نجد أنه رغم هذا العذف ـ لا تزال الفئتان متشابهتين ، قلنا عن « ف » انها فئة لا نهائية ، وأما العالة التي لا يمكن فيها ذلك ، فان « ف » تكون فئة نهائية معدودة بعدد معلوم •

وكذلك تكون الحال بالاضافة كما هي بالحذف ، أعني أننا اذا أضفنا الى « ف » حدا جديدا ، فتكونت بذلك فئة هي « ف » ثم وجدنا أننا رغم هذه الاضافة ما زلنا نجد الفئتين متشابهتين،أي مرتبطين بعلاقة واحد بواحد ، كانت « ف » فئة لا نهائية ، أما اذا أجرينا هذه الاضافة الى « ف » فتكونت فئة جديدة هي « ف » بعيث يعدث بين الفئتين اختلاف يتعذر معه الربط بعلاقة وأحد بواحد ، كانت « ف » فئة نهائية (1) •

<sup>(1)</sup> رسل : اصول الرياضة : ص ٢٦٠ ٠

وبالنتيجة الفئة اللانهائية هي التي لا تتفير بعذف أحد حدودها ولا باضافة حد جديد اليها ومن هنا تحدث المشكلات والنقائض في نظر الفلاسفة و ذلك لأنهم لا يعلمون عن طبيعة العدد ما قد كشف عنه الرياضيون في عصرنا الحديث ، فيحسب الفيلسوف من هؤلاء أن الاعداد كلها سواء، فأن كان العدد النهائي \_ كالعدد ٩ مثلا \_ يتغير باضافة واحد اليه كما يتغير بحذف واحد منه ، فكذلك يتغير العدد اللانهائي \_ في ظن أولئك الفلاسفة \_ بالاضافة اليه أو بالعذف منه ، ومن ثم تبدأ المشكلة عندهم (١) و

ويرى « رسل » أن « كانتور » قد خلص بأبحاثه في الرياضة الى أن الاعداد النهائية تختلف عن الأعداد اللانهائية في نقطتين :

الأولى تعني أن الاعداد اللانهائية لا تغضع كما تغضع الاعداد النهائية لما يعرف بالاستقراء الرياضي الذي خلاصته أنه اذا كان « ن » عددا نهائيا ، فالعدد الناتج من اضافة «١» الى «ن» يكون

<sup>(</sup>۱) رسل : اصول الرياضة : ص ۸ ، م

الواحد كانت صورة الواحد فيه أقوى وأوضح ، وما يُعلد من الواحد كانت صورة الواحد فيه أضعف وأخفى (١) .

كان أصحاب فيتاغورس يسمون المبدع الاول بلغز « أي لون » وتفسير : « أي لون » : الذي ليس بكثر ٠ ان أول الأوائل موجود في الاشياء وليس بموجود فيها • أن المبدع الأول يرى العالم لأنه مبدع العالم ، ولا يوجد عالم كان قبله ، وليس هو في العالم ولا في موضع ، لأنه هو أيدع العالم ، فليس هو في موضع لأنه لم يكن موضع قبل العالم • فأما أجزاء العالم فأنها معلقة بالعالم وقوامها فيه • فأما النفس فليست في العالم ، بل العالم فيها ، وذلك أن البدن ليس هو موضعا للنفس ، بل هو العقل • وموضع البدن هو النفس ، وموضع العقل شيء آخر وذلك أن الشيء الذي العقل فيه ليس في شيء آخر ، لأنه ليس من قوقه شيء آخر ليكون فيه • فليس هو اذا في شيء من الاشياء • فلهمذه العلة ليس المبدع الاول ثابتا في شيء من الاشياء البتة ، بل هو ثابت قائم بذاته ، وليس بثابت

<sup>(</sup>١) أمَلُوطين عند العرب ص ١٨٠ .

مباين ولا هو قائم فيها • وليس شيء من الاشياء يعيط به ، بل هو يعيط بالأشياء كلها • فلذلك صار خرر الاشياء كلها ، لأن الاشياء كلها كانت به ، وهو الذي ابتدعها ، وكلها متعلقة به ، غير أن بعض الاشياء تعلقه به أكثر وأقوى ، وبعضها تعلقه به أقل وأضعف • فلذلك صار بعض الاشياء خيرا من بعض لأن الآنية في بعضها أكثر وأبين ، وفي بعضها أقل وأخفى • فاذا أردت أن تنظر إلى المبدع الاول فاياك أن تنظر اليه بتوسط الاشياء ، والا كنت انما نظرت الى أثره لا اليه • فاذا أردت النظر اليه ففكر : ما الشيء القائم بذاته ، المكتفى بنفسه ، النقى المعض الذي لا يشوبه شيء آخر ، والذي ينال الاشياء كلها ولا يناله شيء أخر من الاشياء • فاذا فكرت في ذلك ، علمت أنه لا بد من أن يكون في الاشياء شيء على هذه الصفة وأنه هو مبدع الاشياء كلها • ومن الذي يقوى على أن يصف قوة الباري تعالى كلها وينالها بأسرها!

ما أشرف الشيء الذي يقوى أن ينال منها الشيء بعد الشيء ، وهو العقل! فان العقل اذا هب الى الباري تعالى ثم ألقى عليه بصره ليناله ، فانه ينال منه شيئا قليلا نزرا ، فيصفه بتلك الصفة • فأما بالسليقة مهيأ للحكم على الجزء بأنه أصغر حتما من الكل الذي يحتويه ، مهما يكن نوع هذا الكل وذلك الجزء ، لكن تحليلنا للأعداد اللانهائية ينتهي بنا الى أن الادراك السليقي لا ينبغي أن يعول عليه في هذا الامر ، لأن الحقيقة التي لا مفر منها هي أن الكل والجزء يتساويان في الاعداد اللانهائية ، وأن عدم تساويهما انما يكون محتوما في مجال الاعداد النهائية وحدها •

## برتراندرسل والمنطق الواقعي:

غاص الفيلسوف البريطاني « برتراندرسل » أعماق علم المنطق وعالم الواقع لاستغراج ما يرقد في أعماقه من ألفاظ وتعابير وعبارات مكتوبة مقروءة ، أو منطوقة مسموعة ، وخرج بالسوال العويص التالي : الى أي حد يمكن استدلال حقيقة المالم الخارجي من هذه الألفاظ والعبارات ؟ أتكون اللغة مرآة تعكس العالم الواقعي أو لا تكون ؟ ثم نلاحظ أن « رسل » يتصدى للاجابة على هذه الأمور فيرى بأن هنالك علاقة بين الطريقة التي تبنى بها عبارات اللغة والطريقة التي تترابط بها حوادث العالم التي تشير اليها تلك العبارات ، ثم يضيف

قائلا: ان العلاقة التصويرية القائمة بين ألفاظ اللغة وبين غيرها من حقائق الكون ، قد تناولها معظم الفلاسفة فانقسموا ازاءها شيعا ثلاثا :

 أ ـ فلاسفة يستدلون خصائص العالم من خصائص اللغة وهؤلاء هم من بين الصف الأول من كبار الفلاسفة ، أمثال بارمنيدس وأفلاطون وسبينوزا ولينبتز وهيجل وبرادلي \*

ب \_ وفلاسفة يرون أن المعرفة الانسانية كلها محصورة في دائرة ما يعرفه الناس من ألفاظ وعبارات ، أعني أنهم لا يرون وسيلة ينفذون بها خلال اللغة الى حيث العقيقة الغارجية التي تعبر عنها تلك اللغة ، ومن هؤلاء فريق « اللاسميين » وطائفة من رجال الوضعية المنطقية •

ج \_ وطائفة ثالثة من الفلاسفة تدهب أن ثمة جانبا من المعرفة يستحيل على اللغة أن تعبر عنه ، مع أنهم اذ يقررون ذلك تراهم يحاولون استخدام هذه اللغة نفسها ليدلوا بها على تلك المعرفة ذاتها، ومن هـولاء جماعـة المتصوفـة ، وبرجسـون ، وفنجنشتين •

أن يصف الباري تعالى فلينف عنه جميع الصفات ، وليجمله خبرا فقط · فأما الخبر الاول فهو البسيط المفيد الخبر جميع الاشياء ، وليس في الباري تعالى صفة من صفات الاشياء - وهو فوق الصفات كلها ، لأنه علة الصفات ، وذلك أنه لم يحدث الحسن من القبيح ولا الخر من الشر ولا سائر الصفات من أضدادها ، لكنها حدثت من علة هي أعلى منها ، أعنى أن الحسن حدث من علة هي فوق الحسن • والخبر حدث من علة هي فوق الخبر ، بل هي الخبر المحص - والفاعل الكريم أفضل من المفسول ، وصفات المفعول كلها في الفاعل ، الا أنها فيه بنوع أرفع وأعلى طبقة ٠ ـ لما رؤيت الاشياء الواقعة تحت الحس ظنت أنه قد استقصى تميز الاشياء • وسمى أصحاب الحس هذه المعرفة حكمة ، ومنهم طبقة ارتفعت قليلا عن الحس ، وذلك أن النفس العاقلة حركتهم من الشيء المقزوز الى طلب الشيء الافضل ، وتركوا الفحص عن الفضائل الشريفة واستعموا الاعمال الارضية الدنيئة ، وجعلوا الشيء الاول الذي ليس وراءه شيء أخر سن الاشياء الارضية الواقعة تحت الحس • فبالحس أرادوا أن يبلغوا معرفة الشيء الاول اذ عجزوا عن المعرفة

التي تنال العقل • وطبقة ثالثة أفاضل ، وهم الذين ارتفعوا من السفل الى العلو وأبصروا النور الساطع بالقوة الفاضلة فيهم النافذة العادة ، حتى صاروا فوق السحاب وارتفعوا عن بخار الارض المكدرة للعقول ، فوقفوا هناك ورضوا ورفضوا الأشياء كلها ، فالتذوا بذلك الموضع التذاذا فائقا وهو الموضع العق الملائم لأفاضل الناس » •

هذه المقتطفات من رسالة الربوبية المنسوبة للفارابي تدل دلالة واضعة على أن كاتبها ومصنفها ليس الفارابي ، وانما هي منتخبات مختارة من التساع الخامس لأفلوطين ، قد اختارها أحد الفلاسفة القدماء ، ونسبها الى الفارابي ، لذلك اقتضى التنويه ليكون القاريء على بينة من أمره عندما تقع بين يديه هذه الرسالة .

وقبل أن نغوص في آراء أفلوطين حول أنواع النفوس ، أي في النفوس الجزئية التي انبثقت من النفس الكلية ، ينبغي أن نعرج على وحدة هذه النفوس ، لنعرف اذا كانت كلها تكون نفسا واحدة حسب رأي أفلوطين الذي أبداه في مستهل المقال الثالث وفي المقال التاسع من التساعية الرابعة •

الشبيه جزءا يقابله في شبيهه، فاذا كان الامر كذلك، ثم اذا كانت اللغة مركبة من أجزاء وليست هي بالكائن الواحد البسيط، كان عالم الواقع كذلك مركبا من أجزاء وليس همو بالكائن الواحد البسيط.

ويرى « رسل » أن القضية البسيطة التي لا يمكن تحليلها الى ما هو أبسط منها ، يفرض أن نسميها بالقضية النرية ، مثل قولنا و نحن ننظر الى غلاف الكتاب الذي أمامنا الآن : « هذه بقعة صفراء » ، فان تركب من هذه القضايا البسيطة اثنان أو أكثر لتتكون منها جملة ، كان لنا بذلك قضية مركبة ، مثل قولنا و نحن ننظر الى غلاف الكتاب المذكور : « هذه بقعة صفراء مستطيلة » لأن هذه الجملة تنحل الى جزأين بسيطين هما : « هذه بقعة صفراء » و « هذه بقعة مستطيلة » •

وليست القضايا الذرية ( البسيطة ) كلها من نوع واحد ، بل هي تتدرج في تسلسل متصاعد بالنسبة الى عدد حدودها التي ترتبط بنوع الملاقة المذكورة فيها ، ويقابل هذا التسلسل المتصاعد في القضايا الذرية تسلسل متصاعد شبيه به في وقائع

العالم ، فأول الدرجات في تسلسل القضايا الذرية ( البسيطة ) قضية قوامها شيء وصفته ، كقولنا « هذه البقعة صفراء » فها هنا تجد « حدا » واحدا هو « هذه البقعة » والصفة المنسوبة اليه وهمي اللون الاصفر ، ويمكن تسمية هذه القضية بالقضية « الواحدية » ، ويتلوها في سلم الصعود قضية « ثنائية » يكون قوامها حدين بينهما علاقة تربطهما ، كقولنا « القلم على يمين الدواة » ، ويتلو هذه قضية « ثلاثية » يكون قوامها ثلاثة حدود بينهما جميعا علاقة واحدة تربطها فيمجموعة واحدة ، مثل « الكتاب بين الدواة والقلم » ويتلو هذه قضية « رباعية » فقضية « خماسية » وهكذا ، وأحب قبل أن أترك هذه النقطة أن ألفت نظمر القارىء الى حقيقة هامة ، وهيى أن أرسطو في « منطقه » حين حلل القضايا قد فاته هذه الفوارق ، وجعل القضايا كلها من النوع الاول ، الذي تكون القضية فيه مؤلفة من حد واحيد وصفته ، أو بالاصطلاح المنطقي : مؤلفة من موضوع ومحمول ٠٠ وكما يكون هذا التسلسل في القضايا ، يكون كذلك في وقائع العالم الخارجي ، فهكذا العالــم مؤلف من وقائع كثيرة بسيطة ، تختلف فيما بينها أجزاء بالقياس الى الكون ، جزءا من النفس الكونية • ويعبر أفلاطون عن نفس المعنى مرة أخرى فيقول : « ان النفس الكلية ترعى مجموع الاشياء غير الحية ، أي أنه لا يعترف ، من بعد نفس المالم ، بأية نفس غريبة عنها ، ما دامت تلك النفس تتولى رعاية مجموع الاشياء غير الحية •

وسنرد أولا على هذا الزعم قائلين : ان أصحابه ليسلمون بتجانس النفوس الفردية مع نفس العالم، لأنهم يعترفون بأن هذه النفوس جميعا تدرك نفس الموضوعات • واذن فهم يسلمون بأن النفوس الفردية ونفس العالم من نوع واحد ، وفي هــذا انكار للقول بأن هذه النفوس أجزاء منها • وانما الأصوب أن يقال ان هناك نفسا هي في الوقت ذاته نفس واحدة وكل واحدة من النفوس • فاذا ما سلم خصومنا بوحمدة النفس ، فانهم يعودون فيقولون باعتماد النفس على مبدأ أخر ، لا يرتبط بهذا الموجـود أو ذاك ، ولا بالعالم أو بأي شيء أخر ، بل هو مصدر كل نفس في العالم وفي كل كائن حى ، والواقع أن من الصواب أن يقال ان النفس في كليتها ليست نفس شيء مغين ، ما دامت جو هر ا ، وما دامت النفوس ، أي نفوس الاشياء الجزئية ، تغدو كذلك بالعرض (١) ·

ولكن علينا ولا شك أن نشرح بمزيد من الوضوح ما يقصد هنا بكلمة « جزء » : فقد يقصد بالجزء أن يكون جزءا من جسم ، سواء أكان الجسم متجانسا أم غير متجانس ، وهذا ينبغي استبعاده ، وحسبنا في ذلك أن نلاحظ أن الاجزاء في الاجسام التي تتجانس أجزاؤها، تختلف بكتلتها ، لا بنوعها فبياض هدا الجسم مشلا ليس جزءا منه على الاطلاق ، والبياض الموجود في جزء من اللبن ليس جزءا من البياض الذي يوجد في كل كتلة اللبن وفنعن هنا بازاء بياض جزء من اللبن ، لا جزء من بياض اللبن : اذ أن البياض لا شكل ولا كم له على الاطلاق ، فشأن هذا المعنى الاول هو اذن كما بينان

وقد تقال كلمة « جزء » بمعنى آخر عن الاشياء التي ليست بأجسام، وعند ثن تطلق اما على الأعداد، كأن يقال مثلا ان المدد ٢ جزء من ١٠ والكلام هنا ينصب على الأعداد المجردة وحدها ـ أو بالمعنى

<sup>(</sup>١) الموطين: التساعية الرابعة ص ( ١٧٦ - ١٧٧ ) .

الى القضايا الذرية التي منها تتألف ، ما داست القضية الذرية وحدها هي التي يمكن المطابقة المباشرة بينها وبين الواقعة الخارجية التي تقابلها ، ويتعتم أن يكون موضوع القضية الذرية \_ لكي تبلغ جزئيا ، أعني أنه لا بد للقضية الذرية \_ لكي تبلغ آخر درجات البساطة \_ أن يدور الحديث فيها عن كائن جزئي واحد ، بعيث أستطيع أن أدير الى ذلك الكائن الجزئي حواسي لأدرك ادراكا مباشرا ان كان ذلك الكائن الجزئي في الخارج على الحالة التي تزعمها العبارة المقولة عنه •

ويرى « رسل » أن أساس المعرفة اليقينية كلها ، وأعني به « المعرفة بالاتصال المباشر » وكل ما عداها من صنوف المعرفة انما هو مستدل منها ، فما هي « المعرفة بالاتصال المباشر » ؟ هي باختصار انطباع المعطيات الحسية على أعضاء الحس منا ، فأذا نظرنا الى هذه المنضدة ـ مثلا ـ فليست المنضدة كلها بما يمكن معرفته بالاتصال المباشر ، لأننا لا نرى « منضدة » ولا نحس بأصابعنا « منضدة » انما نرى « لمة من الضوء » هو لونها ، ونحس درجة معينة من « الصلابة » وهكذا ، فما قد عرفناه « بالاتصال المباشر » هو هذه الاحساسات قد عرفناه « بالاتصال المباشر » هو هذه الاحساسات

المباشرة ، أما اذا عدنا فركبناها من مجموعة هذه المعطيات الحسية « منضدة » فهذا التركيب الناتج انما يأتي خطوة ثانية بعد الغطوة الأولى ، هو في العقيقة « استدلال » وليس هو بالمعرفة المباشرة ، بل كما يعتقد « رسل » معرفة بالوصف ، لأن المعرفة بالاتصال المباشر هي الخبرة المباشرة التي نستخدمها بعد ذلك في تركيبات عقلية ، وتلك الخبرة المباشرة رحدها هي المعرفة اليقينية المؤكدة ، وأما ما نستدله منها بعد ذلك \_ كائنا ما كان \_ فمعرض للخطأ •

ومعرفتنا تأتي بالاتصال المباشر أو عن طريق المغبرة المباشرة حين يكون موضوع المعرفة حاضرا حضورا مباشرا ، لو وقفنا أمام و المتنبي » وجها لوجه كنا بمثابة من يعرفه بالاتصال المباشر ، أما اذا عرفناه عن طريق ديوانه أو أي قصيدة من قصائده فقد عرفناه بالوصف (١) •

ولما كانت المعرفة بالاتصال المباشر تفرض أن يكون بيننا وبين الشيء المعروف صلة مباشرة ،

<sup>(</sup>۱) رسل : مشكلات فلسفية ص ۲۲۲ ٠

من العلم جزءا من ذلك العلم منظورا اليه ككل ؟ الواقع أن العلم يظل على وحدته رغم هذا التقسيم الى نظريات ، وما هذا التقسيم الا ايضاح لكل من أجزائه وتحقيق له ، وبهذا تنطوى كل نظريـة بالقوة على العلم الكلي ، ومع ذلك فالعلم الكلي لا يتأثر وجوده بها • ولكن لو كان ذلك حال النفس الكلية والنفوس الجزئية ، لما كانت النفس الكلية ، التي لها مثل هذه الاجزاء ، نفسا لهذا الشيء أو ذاك ، ولوجدت في ذاتها ، وعندئذ لن تكون النفس الكلية هي نفس العالم ، وانما تصبح نفس العالم بدورها نفسا جزئية • ولما كانت كل النفوس من نوع واحد ، فانها كلها تصبح أجزاء لنفس واحدة ٠ وعندئذ فعلى أي أساس تتميز احداها بأنها نفس للمالم وبقية النفوس بأنها نفوس أجزاء من العالم ؟

فهل النفوس أجزاء في النفس الكلية ، بالمعنى الذي نسمي فيه النفس الموجودة في اصبع الحيوان ، جزءا من النفس الكاملة الموجودة في الحيوان كله ؟ هذه النظرية تزعم اما أنه ليس ثمت نفس الا في جسم ، أو أن كل نفس ليست في جسم ، بحيث تكون نفس العالم خارجة عن جسم العالم ، وتلك مسألة

سنبحثها فيما بعد · أما الآن فلنمض في هذه المقارنة باحثين عن المعنى الذي يمكن أن تفسر به ·

لو كانت نفس العالم تنتشر في كل الكائنات العية ( كما تنتشر النفس الفردية في كل أجهزاء الكائن الحي ) ، ولو كانت كل نفس جزءا بهذا المعنى ، فعندئذ لن يكون في هذ انقسام لها ، لأنها تنتشر في كل الكائنات ذوات النفوس بحيث تكون في كل موضع كما هي ، كاملة واحدة ، وتتمثل في موجودات عديدة في نفس الوقت ، وكل هذا لا يسوغ لنا القول ان هناك نفسا كلية من جهة وأجزاء لهذه النفس من جهة أخرى ، و بخاصة اذا أضفنا الى ذلك أن لكل جزء نفس القوى • بل أن اختلاف وظيفة كل جزء عن وظيفة الجزء الآخر ، كاختلاف وظيفة العينين عن الأذنين مثلا ، لا يستتبع القول ان جزء النفس الذي يتحكم في العينين مختلف عن ذلك الذي يتحكم في الآذان • فلندع لسوانا هذه التقسيمات • وانما النفس واحدة وان اختلفت الملكة التي تعمل في كلتا الحالتين ، ولكن كل الملكات الأخرى توجد في كل من هاتين الملكتين ، وما يرجع اختلاف الادراك الا الى اختلاف الاعضاء • فكل ادراك هو ادراك صور يمكن أن تتلقى على أي نحو ، ودليل ذلك أن

الكون كله الى « هيولى محايدة » لا هي بالمقل ولا هي بالمادة • لكن هذا الاجمال في القول لا غناء فيه ، وسنفصل فيما يلي هذا الاجمال (١) •

ولما كانت فلسفة « رسل » هي تعليل القضايا العلمية تعليلا يرجع موضوعاتها الى الأوليات البسيطة التي منها تتألف ، فاذا كانت القضية تتعدث عن « س » ثم أمكن تعليل « س » الى عناصر أبسط هي « ا ، ب ، ج » وجب حذف « س » حتى لا تتعدد الكائنات التي نفترض وجودها كمقومات للعالم ، وهكذا نظل نعذف ما لا تستدعيه الفرورة الى أن ننتهي الى العد الادنى من المقومات التي الى أد من افتراضها لنفسر بها العالم ٠٠ كانت فلسنة رسل تتميز بهذه النظرية المعروفة « بنصل أوكام » ٠٠

وتطبيقا لهذا المبدأ حذف « رسل » ما حذف من الكائنات التي افترض وجودها الفلاسفة بغير موجب وسار على منوالهم «رسل» في مطلع حياته الفلسفية، ومن هذه الكائنات المحذوفة مسميات الالفاظ الكلية،

<sup>(</sup>١) رسل : تاريخ الفلسفة الغربية ص ٤٩٥ ٠

نتيجة تحليله المنطقي لهذه الألفاظ ليدل على أن الكلمة منها ليست اسما بل هي « وصف » وقد يوجد الفرد الذي يوصف بذلك الوصف وقد لا يوجد ، أو بعبارة أخرى ، كلمة مثل « انسان » هي في الحقيقة عبارة وصفية بأسرها ، وليست العبارات الوصفية بذاتها دليلا على وجود أفراد لها ، اذ في مقدورنا أن نوجد لفظة أو عبارة وصفية لا تنطبق على أي فرد من أفراد العالم الواقع •

والمعور الأساسي الذي يدور حوله فكر «رسل» الفلسفى هو أن يحلل صنوف الكائنات التي يفترض الناس وجودها ، حتى يرد منها ما يمكن رده الى سواها ، بحيث ينتهى الى أقل عدد يمكن من تلك الكائنات ، أقصد الكائنات الأولية التي ندركها بالخبرة المباشرة ، والتي لا بد من الاعتبراف بوجودها أساسا للكون ولمعرفتنا بالكون؟ مع العلم بأن « رسل » قد بدأ حياته الفلسفية بالتسليم بوجود عدد من هذه الكائنات الأولية ، اذ أقــر في كتابه « مشكلات الفلسفة » بوجود « المعانى الكلية » و « العلاقات الكائنة بين الاشياء » و « الـذات الانسانية » الى جانب تسليمه بالمطيات الحسية ، اعتقادا منه أن المعطيات الحسية وحدها لا تغنى عن

افتراض وجود تلك الأوليات الموهومة ، لكنه مـــا لبث أن عمد الى تحليل هذه الاشياء ليجد أن يعضها فروض زائدة يمكن الاستغناء عنها بغرها ، فالذات الانسانية فرض لا ضروره له ما دام التزامنا بالمعرفة اليقينية يقتضينا أن نقف عند الخسرة الحسية المباشرة ، وليس في هذه الغبرة المساشرة « ذات » بل كلها معطيات حسية تأتينا من صاحب تلك « الذات » الموهومة ، و « المعانى الكليـة » لا ضرورة لافتراض وجودها كائنات مستقلة قائمة بذواتها ما دام المعنى الكلى يمكن تحليله الى صيغة رمزية تعتمد على الأفراد الجزئية في اكتسابها لمعتاها (١) •

ويعمد « رسل » الى طرح السؤال التالي على نفسه فيقول (٢): ما هو أقل عدد ممكن من الأشياء البسيطة التي نقبلها بغير تعريف لتكون لنا نقطة ابتداء ؟ وما هو أقل عدد ممكن من المقدمات التي نقبلها بغير برهان ، بعيث يمكننا من تلك الأشياء وتلك المقدمات أن نعرف الاشياء التي هي

<sup>(</sup>۱) رسل: مشكلات فلسفية ص ۲۳۶ ٠

۱۹۲۱ ص ۱۹۲۹ ص ۲۹۲ ۰

بحاجة الى تعريف ، وأن نقيم البرهان على الاشياء التي هي بحاجة الى برهان ؟

و لماذا يريد أن يصل الى الحد الأدنى من الأوليات التي لا تحتاج الى تعريف أو برهان ؟ ويجيب «رسل» على هذه المسائل التي بسطها بأراء جسدت مجمل أفكاره الفلسفية فقال : ان وصولنا بالتحليل الى أوليات المعرفة يضمن لنا الحد من الاخطاء التـــى يمكن أن نتعرض لها ، فافرض مثلا أنك قد أقمت علمك الفيزيقي على عدد معين من الكائنات وعدد معين من المقدمات ، ثم أفرض بعد ذلك أنك تستطيع بقليل من الخبرة أن تستغنى عن نصف تلك الكائنات ونصف تلك المقدمات ، فانك بغير شك تستطيم بذلك أن تقلل من تعرضك للخطأ ، ذلك لأنه لو كان عندك في البداية عشرة كائنات وعشر مقدمات، فان الخمسة التي تستبقيها ستكون على حالها من حيث سلامتها من الخطأ ، لكن العكس غير صحيح ، أي أنه اذا كانت الخمسة التي استبقيتها بمنجاة من الخطأ فالعشرة الأولى لا يتحتم أن تكون كذلك بمنجاة من الخطأ ، وعلى ذلك فانك تقلل من خطر الوقوع في الخطأ كلما قللت من عبدد الكائنسات والمقدمات •

## رسل والانسان:

يرى برتراند رسل أنه من الممكن التوفيق بين التجاهين مختلفين ، أحدهما اتجاه في علم النفس ، والآخر في علم الطبيعة ، رغم أنهما يبدوان لأول وهلة متعارضين ، فمن جهة يرى كثير من علماء النفس ، وخاصة أتباع المدرسة السلوكية ، ان علم المنفس مرتكزا على علم وظائف الاعضاء وعلى الملاحظة الخارجية ، ويميلون الى النظر الى المادة على أنها شيء أكثر صلابة وأبعد عن الشك من المعقل ، لكن علماء الطبيعة ، وخصوصا أينشتين وغيره من أنصار النظرية النسبية ، يجعلون «المادة» وألل مادية معا كانت ، وعالهم يتكون من «حوادث» منها نستخلص « المادة » بطريقة التركيب المنطقي ، منها نستخلص « المادة » بطريقة التركيب المنطقي ،

ومن هذه المنطلقات لا بد لنا كما يلاحظ ورسل» من القاء نظرة توفيقية بين الاتجاه المادي في علم الطبيعة علم النفس وبين الاتجاه اللامادي في علم الطبيعة كما رأى « وليم جيمس » وأصحاب الواقعية الجديدة من الأمريكيين ، وهذه النظرة تعني أن « هيولى » العالم لا هي بالعقلية ولا بالمادية بل هي « هيولى محايدة » منها يتكون المقل والمادة كلاهما ،

ويعاول الدكتور زكى نجيب معمود في كتابه عــن « رسل » أن يشرح الظواهر التي هي موضوع البعث في علم النفس فيقول (١) : ولئن كان هذا الوصف برنامجا لكتابه « تعليل العقل » فهو كذلك صورة مختصرة لرأى « رسل » في الانسان ، لأنه في رأيه هذا يمزج بين النظرتين : النظرة التي تجعل من الانسان سلوكا صرفا يخضع للملاحظة الخارجية ، والنظرة التي تجعل بعض جوانب الانسان أحداثا نفسية يدركها صاحبها بالملاحظة الباطنية دون أن تظهر الى المشاهد الخارجي في صورة سلوكية ، فالانسان تتناوله بالبحث طائفة من علوم ، فيتناوله التاريخ الطبيعي باعتباره حيوانا كسائر العيوان له موضعه من سلسلة التطور ، ويتناوله علم وظائف الأعضاء باعتباره جسدا يرد على البيئة المعيطة به ردودا تحفظ له العياة ، ويتناوله علم الاجتمساع باعتباره عضوا في جماعات مختلفة كالأسرة والأمة ، ويتناوله علم النفس باعتباره فردا يسلك ضروبا معينة من السلوك ، وفي مستطاعه أن يتجه بانتباهه الى باطن نفسه ليدرك ما يدور في نفسه ، ولا ريب في أن هذه الملاحظة الباطنية التي يقوم بها الانسان

<sup>(</sup>۱) الدكتور زكي محمود : رسل : ص ۸۰ ۰

اذاء نفسه هي التي أوحت الى الناس بالرأي التقليدي الذي يفرق بين العقل والجسم ، هو جانبنا الذي يستطيع أن يشهده الآخرون ، والعقل هو جانبنا الخاص الدي لا يستطيع ادراكه الاصاحبه .

وقد جرى العرف بين الكثرة المالبه من الفلاسفة بأن « المعرفة » شيء باطني ينظر اليه من الداخل ، فنلاحظه في أنفسنا بأنفسنا ، وليس هو بالظاهرة البادية التي يستطيع مشاهدتها الآخرون ، وقد شاء لنا حسن الحظ أن يكون الناس في حيأتهم اليومية أكثر موضوعية وأقرب الى الواقع من هؤلاء الفلاسفة ، فتراهم ينظرون الى « المعرفة » نظرتهم الى الشيء الذي يمكن أن يشاهد و يختبر ، ومن ثم كانت الامتعانات مثلا ، وكان اهتمامنا بالطرائق التي يرد بها الناس على العوامل المختلفة في بيئاتهم، فهذه الردود التي ترد بها على بيئتك هي نصيبك من « المعرفة » \*

فاذا أردنا تحليل المعرفة البشرية ، كان حتما علينا أن نحلل ما يحدث حين يرد الانسان على بيئته فى موقف معين ، ولنضرب لذلك مثالا : هبك تشاهد سباقا ، فصحت في اللحظة المناسبة قائلا : بدأ السباق ، فان هذه الصيحة منك هي رد على حوادث بيئتك ، فما الذي حدث حتى انتهى بك الأمر الى هذه الصيحة ؟ حدثت حادثتان تقع في أربع مراحل (١) :

انتقلت موجات ضوئية من مصدر خارجي الى عينيك ٢٠ \_ اهتزت الأعصاب بين المينين والمخ ٣٠ \_ انتقلت والمخ ٣٠ \_ انتقلت اهتزازات من المخ الى حلقك ولسانك فكانت منك تلك الصبحة ٠

والمرحلة الأولى من هذه المراحل الاربع تتبع علم الطبيعة لأنها تابعة لعلم الضوء ، والمرحلتان الثانية والرابعة تتبعان علم وظائف الأعضاء ، وأما المرحلة الثالثة فهي ان تكن كذلك مصا يجوز أن يبحثه علم وظائف الاعضاء ، فان علم النفس قد تناولها وجعلها جزءا من ميدان بحثه ، ولعله فعل ذلك حين قصر علم وظائف الاعضاء في مدى دقته العلمية بالنسبة الى ما يجري في المنح من حادثات ...

<sup>(</sup>١) الدكتور زكي محمود : رسل ص : ١١ ٠

<sup>(</sup>٢) رسل : موجز العُلسفة ص : ٢٨ •

هذه المراحل الاربع في تلك العادثة ، وأن تكنن شديدة التعقيد في تفصيلاتها ، هي أبسط ما يمكن ضربه من أمثلة على عمليات المعرفة البشرية -

كان الرأي القديم أميل الى قسمة تلك المراحل التي نجازها في عملية المعرفة التي ندرك بها حوادث البيئة ونرد عليها ، قسمين مختلفين هما « الادراك » من جهة أخرى ، فبالأول « نعرف » وبالثانية « نفعل » ، على أن الادراك والارادة كليهما عمليتان عقليتان لا تقصران على أن تكونا مجرد سلسلة من حركات في موجات الفهوء أو في أعصاب الجسد ، وكانت العلاقة التي تصل تلك العمليات العقلية بالجهاز العصبي لغزا يحير الفلاسفة •

ولكن « رسل » يرى أن اللغز قد زال عنه السر وأصبح مكشوفا ، وأن موضوع المعرفة هو في طريقه الى الانتقال من مجال التخمين الى مجال الدقة العلمية ، والادراك والارادة مرحلتان من عملية واحدة ، وما هذه العملية الواحدة سوى فعل وحركة في هذا الجزء أو ذاك ، وليس الامر أمر تأمل أو ضرب في غيب مجهول • وشاء السلوكيون في علم النفس ومن بينهم واتسن أن يعللوا ضروب المعرفة كلها ، عند الانسان والحيوان على السواء ، بمبدأ واحد ، وهو مبدأ والأفعال المنعكسة الشرطية » ، أو « ردود الافعال المكتسبة » ، ونصه كما يلي : اذا تعرض جسم حيوان أو جسم انسان مدة كافية لمؤثرين ، فان أحدهما يصبح كافيا وحده لاستدعاء الرد الني كان يستدعيه المؤثر الثاني •

ويرى و رسل » عندما يعلل المعرفة على أساس هذا المبدأ هو أنه لا يراه وحده كافيا لتعليل المعرفة بشتى ضروبها ، غير أنه يوافق على أنه مبدأ غاية في الأهمية لأنه يفسر قسما كبيرا جدا من عمليات التعلم ، وهو ينظر اليه على أنه الصورة الحديثة لمبدأ قديم ، هو مبدأ و ترابط المعاني » أو « تداعي الأفكار » الذي كانت له أهمية بالفة في الفلسفة ، وفي الفلسفة الانكليزية بنوع خاص ، ولكن هذا المبدأ قد ظهر الآن على ضوء مبدأ الافعال المنعكسة الشرطية ، فانطوى تحته باعتباره أحد نتائجه .

باعتبار أن المبدأ الجديد « مبدأ الأفعال المنعكسة الشرطية ، يشمل ميدانا أوسع جدا من

الميدان الذي يشمله مبدأ « تداعي الأفكار » القديم، فالذي يتداعى أو يترابط بعضه مع بعض ليس أفكارا بل حركات جسدية ، وأول ما يمتاز به هذا النظر الجديد هو أن الحيوان يدخل مسع الانسان في تفسير واحد اذا كان التعلم عند كليهما حركات جسدية تترابط ، لأن الافكار ان جازت بالنسبة للانسان فافتراضها في الحيوان امعان في التخمين ، هذا الى أن الحركات الجسدية يمكن اخضاعها للملاحظة الخارجية ، على حين أن الأفكار لا سبيل الى ملاحظتها الا من الداخل بحيث في يلاحظ الانسان نفسه دون أن يتاح لغيره أن يشاركه في تلك الملاحظة (١) •

ومن المؤكد أن ارجاعنا المعرفة الانسانية الى وحدات حركية تترابط ، أي أن نردها الى عادات جسدية ، فنستغني بذلك عن المقل وما يعيه بافتراض وجوده من الغاز وغموض لا تدفعنا اليهما ضرورة علمية ، ولكن « رسل » لا يريد أن ينهج نهج السلوكيسين ، فنراه يتعفظ فيرى ان ردود الأفعال المكتسبة أحيانها لا تفسر بعض ظواهر

<sup>(1)</sup> رسل : موجز الفلسفة ص : ٠ ٤٠

السلوك ، فمثلا رائعة البهار تسبب عطاسا ، فاذا ما ربطنا بين البهار نفسه وبين كلمة « بهار » ، ثم غاب البهار وبقيت الكلمة وحدها فانها لا تسبب المعطاس عند سامعها أو قارئها ، مع أنها كان ينبغي أن تحدث هذا الأثر لو صدق قانون الافعال المنعكسة الشرطية صدقا مطلقا ، وكذلك هنالك من الافعال كما يلاحظ « رسل » ما يأتي نتيجة للحدس ، أو البصيرة ، ولا يكون فعلا منعكسا •

ومهما يكن من أمر الافعال المنعكسة الشرطية من حيث كفايتها أو عدم كفايتها لتفسير السلوك بشتى ضروبه ، فهي معيز واضح يميز الكائنات الحية من الاشياء الأخرى التي تشترك مع تلك الكائنات في القدرة على الاحساس بالبيئة المحيطة ، فليست الكائنات الحية وحدها هي التي تستطيع أن تحس ما حولها وترد عليه ردودا مناسبة ، فللآلات العلمية ـ مثلا \_ كمقاييس الضغط والحرارة ، حساسية دقيقة ، ذلك أننا نصف الشيء بالحساسية لمؤثر معين اذا كان سلوكه في حضور ذلك المؤشر الذي أعدت الآلة لتكون حساسة له ، غير أننا نقول ذلك على سبيل المجاز ، ونشعر بأن الادراك الحسي ذلك على سبيل المجاز ، ونشعر بأن الادراك الحسي

عند الكائن الحي يختلف عنه في الآلة العلمية ، فأين يكون موضع الاختلاف ؟

الجواب التقليدي عن هذا السؤال هو أن الكائن العي يختلف عن الآلة العلمية الحساسة لمؤثراتها بما لدى الكائن الحي من شعور ، لكن هــذا الجواب \_ سواء أخطأ أم أصاب \_ قائم على استدلال لا على ملاحظة موضوعية خارجية ، لأنك لا ترى شعورا في الكائن الحى الذي يسلك سلوكا يرد به على بيئته نتيجة لما تلقاه من تلك البيئة من مؤثرات ، أما الاجابة التي تعتمد على الملاحظة الموضوعية وحدها فهي أن الكائن الحي يختلف في ادراكه الحسى عن الآلة العلمية بأنبه حساس لمجموعة منوعبة من المؤثرات ، على حين أن الآلة العلمية يغلب أن تكون حساسة كمؤثر من نوع واحد ، فعلى الرغم من أن الآلة العلمية قد تكون أشد حساسية من حاسة الانسان المختصة بادراك نفس الأثر الذي تحسسه تلك الآلة العلمية ، فلوحات آلات التصوير تلتقط من المرئيات البعيدة ما لا تستطيع التقاطه عين الانسان ، والترمومتر يسجل من الاختلاف في درجات الحرارة ما يعجز عن ادراكه الانسان بحاسة لمسه وهكذا ، أقول انه على الرغم من ذلك ، فانه

ليس من سبيل الى ربط الصلات بين آلة التصوير الميكروفون والترمومتر المغ في كائن واحد يرد بطريقة مطسردة على مجموعة المؤثرات المختلفة التي تتلقاها حواسه ، مسع أن للانسان هذه القدرة على ربط الصورة المرئية بالصوت المسموع وبالاحساسات اللمسية .

ويرى الدكتــور نجيــب معمود (١) أن هــذا الفارق بين الكائن الحي وبين الشيء الماديالحساس قد يعترض عليه بأننا قد نصل بمقدرتنا العلمية في المستقبل الى حد يمكننا من صنع الجهاز الآلى الذي يشتمل على مجموعة العواس في أن واحد ويربط تأثراتها ربطا شبيها بما يتم عند الكائن الحي ، فها هنا نضيف فارقا آخر \_ لعله الفارق الأساسى ، أو ربما كان الفارق الوحيد \_ بين الكائن الحي والآلة الحساسة ، وهو القدرة على القيام بأفعال منعكسة شرطية ، فانظر \_ مثلا \_ الى آلة أعدت لتكون حساسة للقروش ، بحيث يوضع فيها القرش فترد عليه باخراج قطعة من العلوى • ثم حاول أن تكون فيها فعلا منعكسا شرطيا ، بحيث

<sup>(</sup>۱) الدكتور نهيب محمود : رسل : ص ٨٤ ٠

يكفي أن تبرز أمامها قرشا ، أو تنطق أمامها بكلمة قرش لتخرج لك قطعة العلوى ، فالأفعال المنعكسة التي تؤديها الآلة ستظل دائما أفعالا مباشرة لا يمكن أن تتم الا نتيجة للمؤثر الأصلي ، وما كذلك الكائن الحي ، الذي اذا قرنت له الطعام بصوت الجرس عدة مرات ، كان صوت الجرس بعد ذلك كافيا وحده لاحداث رد الفعل وهو افراز اللعاب •

الأفعال المنعكسة الشرطية ، أو ردود الافعال المكتسبة ، هي من أهم المباديء التي تستطيع بها أن تفهم الانسان فهما يقوم على التجارب العلمية ولا يعتمد على الأمور المجهولة والروحانيات الغامضة، ولكن « رسل » لا يرى هذه الأمور كافية ، لذلك يلاحظ ضرورة وجود ما يذكر الانسان بالأحداث الماضية ، ويقصد به الذاكرة التي تعطى الانسان القدرة على تكرار ما ينطبع فيها من عادات اعتدناها ، وقد نستعين بالذاكرة على ربط أى رباط علمي أو اجتماعي أو أخلاقي ، بعيث تمنعنا القدرة على استعادة بعض العوادث التي مسرت في حياتنا السابقة أو الحالية ، وتعلل عأدة من الافعال الغريزية بالذاكرة اذ هي عبارة عن تذكــر الفرد الواحد لتجارب أسلافه • ولكن بعض الفلاسفة والعلماء أمثال «داروين» يرى أن للنبات ذاكرة كما للحيوان والانسان ، و « برجسون » من جانبه يرفض هذا الاستعمال للذاكرة ، ولا يجعل العادة نوعا من الذاكرة ، ويصر على أن الكلمة لا تعني معناها الحقيقي الا اذا أردنا بها استعادة حادثة وقعت في الماضي ، وربما وقعت مرة واحدة بحيث لم ينشأ عنها «عادة» لأن العادة تتطلب التكرار .

ويرى أتباع المذهب السلوكي وخاصة «واتسن» ان الذاكرة ليست الا عادات ، وموضوع الذاكرة في مفهوم جماعة هذا المذهب لا يحتاج الى دراسة خاصة ، كونه فرع من موضوع أشمل هو «المادة» ، والسلوكي بوجه عام يأنف من استخدام كلمة « ذاكرة » •

ونلاحظ أن و رسل » لا يوافق على آراء السلوكيين هذه الاضمن حدود ، اذ يرى أن هنالك حالات كثيرة يصعب تفسيرها بمجرد الترابط العركي في البسد ، فقد أتذكر حادثة وأعبر عنها بصور لفظية مختلفة ، فلو كان التذكر مجرد ترابط. آلى ربط بين الحادثة وعادات كلامية ، لاقتضى الأمر أن أعبر عن الحادثة الماضية بصيغة كلامية واحدة هي التي اقترنت بها عند حدوثها أول مرة •

ويضيف « رسل » قائلا : اذا كانت الأمانـة العلمية تتطلب منا ألا نندفع في انتصارنا لمبعدأ بعينه \_ كمبدأ السلوكيين في الافعال المنعكسة الشرطية وتفسيره للسلوك الانساني ــ بحيث نغض النظر عن الاستثناءات التي تعترض اطلاقنا لذلك المبدأ اطلاقا بغير قيد ، فانه كذلك ينبغي لنا ألا فقلل من شأن مبدأ بعينه اذا لاحظنا أنه منافي لما نرغب أن يثبت صوابه ، فما أكثر الناس الذين يتمنون أن يقال لهم عن الانسان انه كائن روحاني مبهم ، ويكرهون أن يزعم لهم زاعم بألا روحانية في الانسان ولا الغاز ، وأنه ممكن التفسير والتعليل بمبدأ تجريبسي علمي كمبدأ الافعمال المنعكسة الشرطية الذي أخذ به السلوكيون -

ويعتقد « رسل » أنه من الضرورة الاخذ بهذا المبدأ الى آخر حد يستطيع أن يذهب معه اليه ، حتى اذا ما بقيت بقية من جوانب الانسان يتعذر تحليلها بهذا المبدأ ، حاول تعليلها على أساس آخر -

ویری « رسل » من ناحیــة أخری أنــه لیس

الصواب كله في الملاحظة الخارجية التي تعصر نفسها في سلوك الانسان الظاهر ، وليس الصواب كله في التأمل الباطني لعبالات الشعور ، انسا الصواب وسيلته لطريقان معا ، وليس هناك مجال لنقد أفكار بعض الفلاسفة التفصيلية ، ويكفينا أن نقول ان « ديكارت » خرج على مبدئه في الاعتماد على التأمل الباطني منذ عبارته الأولى: « أنا أفكر » لأن الحالة الباطنية التي بررت له أن يقول هذه العبارة انما هي حالة واحدة جزئية من حالات التفكير ، لهذا لا يوجد هناك « أنا » ولا كان هناك « فكر » بمعناه الكلى ، فكل ما كان له الحق في تقريره بناء على خبرته الباطنية المباشرة هو د ثمة حالة شك » أو « ثمة حالة تفكر » ، ان كلمة « أنا » وكلمة « أفكر » كلاهما نتيجة لعملية استدلالية ، وليست هي بالمعطى المباشر ، فلو اقتصر ديكارت على المعطيات المباشرة وحدها ، أعنى المعطيات الشعورية الجزئية التى ترد على الذهن واحدة بعد أخرى ، دون أن يستخلص من هذه السلسلة عنصرا دائما ثابتا يطلق عليه كلمة « أنا » ودون أن يطلق على مجموعة الجزئيات كلمة واحدة هي « أفكر » ، ثم لو جعل هذه المعطيات الشعورية الجزئية يقينية

لا يتطرق اليها الشك ، لكان موقفه نفس موقفنا ازاء المعطيات الشعورية ، لأنها أساس لليقين ، على شرط أن لا يستدل من وجودها وجود مسمياتها الخارجية ، فاللمعة الضوئية التي تقع في خبرتي حين أصف تلك الخبرة بأنها « رؤية الشمس » يقين لا شك فيه ، ما دمت لا أستدل من حدوث هذه ألخبرة الداخلية وجود مؤثر خارجي هو الشمس ، فاذا فسرنا الفكر الذي جعله ديكارت أساسي اليقين ، بأنه هو الحالات الشعورية التي تقع في خبرتنا الباطنية فندركها ادراكا مباشرا ، كان ديكارت على صواب حين لم يخالجه الشك في يقين تلك الخبرة •

ويرى «رسل » أن السلوكيين قد أصابوا بعض الصواب في اعتمادهم على الملاحظة الخارجية ، ويؤيد بعض أقوالهم ويرفض البعض الآخر ، معتقدا أن خطأ السلوكيين عائد الى عدم المامهم التام بما يقوله علم الطبيعة الحديث ، ولو قال السلوكيون ان كل ما يمكن معرفته عن الانسان تكون معرفته بنفس الطريقة التي نعرف بها حقائق علم الطبيعة لوافقناهم لاعتقادنا أن حقائق الطبيعة علم النفس انما يكون العلم بها في الواقع عن طريق الملاحظة الباطنية ، ولو أنه قد يتبادر

الينا للوهلة الأولى أننا في علمنا بالطبيعة نعرف أشياء خارجية ، ذلك لأننا حين ندرك بعواسنا شيئا خارجيا ، فسينتهي بنا التعليل لعمليتنا الادراكية حتما الى هذه النتيجة ، وهي أن ادراكاتنا كلها من بصرية وسمعية ولمسية الخ ، هي في رؤوسنا ، فحين نقول : نرى الشمس فالأمر في الواقع هو ادراك لشيء حدث في باطن أنفسنا •

ويدلل « رسل » على وجود بعض الظواهـ المقلية ، كالصور الدهنية التي ترتسم في عقولنا دون وجود مؤثر في الغارج يطابقها ـ كما يحدث مثلا حين نتذكر صورة غرفة وما فيها من أثاث ، وكما يحدث في أحلام اليقظـة وأحـلام النوم ـ وكالغيال والذاكرة ، والعاطفة والرغبة والارادة، يتتبع هذه الظواهر العقليـة بالتحليل ليبـين أن المندب السلوكي وحده لا يكفـي لتفسيرها ، أو بعبارة أخرى لا تكفي الملاحظة الغارجية وحدها لادراك حقائقها ، ولا بد الى جانب ذلك من الملاحظة الباطنية التي يلاحظ بها الانسان نفسه وما يدور فيها ه

ويرى « رسل » أن النظرية السلوكية ان أمكن

الأخذ بها الى حد بعيد ، فهي وحدها لا تكفي لتعليل هذه الظاهرة تعليلا كاملا ، ان السلوكي لا يسرى ضرورة لاستعمال كلمة ذاكرة لأن الامر فيها هو نفسه الأمر في العادات ، فاذا سألنا أنفسنا كيف نستطيع أن نفسر شعورنا في حالة التذكر بأن ما نتذكره حادثة مضت ؟ من أين يأتي هذا الشعوز بالماضي مع أنه لم يكن ضمن العناصر المدركة حين وقعت العادثة أول مرة ؟ لو كان الامر في «التذكر» شبيها بتسجيل حوادث صوتية على قرص الحاكي بحيث اذا ما أدرنا القرص مرة أخرى حدثت العوادث الصوتية نفسها في المرة الثانية كما حدثت في الأولى ، لما وجدنا هذا التباين في الشعور بين العالتين ، لأنه لا شك في أننا نشعر ازاء العادثة عند وقواعها أول مرة أنها حادثة حاضرة ثم نشعر عند تذكرها أنها حادثة ماضية بدليل أننا نغر في الكلمات التي نستخدمها في الوصف في كيل مين الحالتين: ففي الحالة الأولى نستعمل الفعل المضارع وفي الحالة الثانية نستعمل الفعل الماضي -

ويعترف « رسل » بضرورة الملاحظة الباطنية للظواهر العقلية التي يستحيل ملاحظتها منالخارج، ولا يرى ما رآه علم النفس التقليدي من قسمــة الانسان الى جانبين مستقل أحدهما عن الآخر كل الاستقلال في طبيعته : عقل من ناحية وجسم من ناحية أخرى ، بل يرد الجانبين معا الى « هيولى محايدة » عنها يتنوع الجانبان معا ، فلا هو بالمادى الذي يرد كل ظواهر العالم بما في ذلك الظواهـ ر الفكرية الى مادة ، ولا هو بالمثالي الذي يرد ظواهر المالم كلها بما فيها الظواهر المادية الى عقل ، ولا هو بالاثنيني الذي يعترف بجانبي المادة والعقل ويجعلهما حقبقتين قائمتين جنبا الى جنب ، لكنه واحدى من طراز فريد ، فالعالم كله مؤلف سن عنصر معايد لا هو بالعقل ولا هو بالمادة ، بــل المقل والمادة كلاهما ولف منه على اختلاف بينهما في طريقة التأليف •

## رسل والتربية والأخلاق:

اذا ما حاولنا معرفة الاهداف الاجتماعية ، خلال حياته الطويلة ، بهدف ايصال الافسراد والأخلاقية ، والسياسية ، التي نافح عنها « رسل » المقدسة التي تحقق لهم الحرية الكاملة من كافة والجماعات أينما وجدوا الى حقوقهم الشرعية

القيود والأغلال التي تسيطر على وجودهم وذواتهم الانسانية ٠

ولقد سبب اندفاع « رسل » الجنوني المتواصل في سبيل تحقيق هذه المباديء الى جعله عرضة للاتهام بأنه ليس سوى فوضوي ينهد الى تقويض دعائم المجتمعات القائمة ، وأنه يحاول اشاعة الفوضى والقضاء على التماسك الانساني ، عن طريبق الدعوة الى منح الافراد الحرية المطلقة بغير القيود الضابطة والشكائم الرادعة ، التي بغيرها لا يكون مجتمع ، ولا تستقر حياة ، وتتقدم نحو المثالية ، والكمال ، المطلق -

ويلاحظ «رسل» أن المناهج التربوية المتبعة في المجتمعات الانسانية ليست سوى مؤامرة كبرى على حرية الأفراد ، فلا يكاد يولد الطفل وينشأ حتى يغمسه ذووه ومواطنوه غمسا في ثقافة المجتمع الذي جاء عضوا فيه ، ولا ينفكون يلقنونه ماذا يعتقد وكيف يسلك ، بغض النظر عن سلامة تلك المقائد أو صواب هذا السلوك ، فليس المهم عندهم أن تكون المقيدة سليمة أو أن يكون السلوك صوابا ، بل المهم هو أن تكون هذه هي عقائد سائر

أفراد المجتمع وهكذا يسلكون ، واذن فعتم معتوم على الناشيء الجديد أن ينصب مع غيره في قالب واحد ، والا فهو الشاذ الذي يستحق أن يوضـــع موضع السخرية ، ويكون الطفل في أعين الناس جديرًا بالاعجاب والثناء حين يكون وادعا يؤدي ما يؤمر بأدائه ولا يبيح لنفسه أن يناقش الكبار في جواب ما يأمرونه بفعله ، وبهذا تصبح عمليــة التربية قائمة على أساس التجانس بين هذا الناشيء وبين بقية أفراد المجتمع ، وعمل المربى ــ والدا ويشذب ما قد يبدو في منحاه من غرابة عن المألوف ، وعمل التربية هو أن تصوغ الناشئين على غرار ذلك النمط القائم ، والناشئون انما يكونون بلا حول أو قوة وهم بعد في مرحلة الطفولة ، واذن فعملية التربية هي في صميمها استغلال لهذه الطفولة العاجزة حتى عن وقاية نفسها •

وهنا لا بد أن يتساءل « رسل » لصالح من يكون هذا الاستغلال ؟ فيجيب بأنه استغلال لصالح الدولة من جهة أخرى ، أي لصالح الحكومة ورجال الدين ، فالدولة من صالحها أن تجعل من النشء « مواطنين » صالحين ، لكن ماذا

تعنى كلمة مواطن هنا ان لم تعن فردا ينشأ على احترام الاوضاع القائمة ؟ لأنه اذا نشأ ناشيء على الثورة ضد (١) تلك الأوضاع القائمة لم يكن بالبداهة مواطنا صالعا في رأي الدولة القائمة ، لا بل المواطن الصالح هو الذي لا يعترف لنفســـه بوجود بالقياس الى قيام تلك الدولة ، بحيث اذا ما أصاب الدولة خطر كان حتما على المواطن الصالح أن يضحى بنفسه في سبيلها ، وأما الدين فهو كذلك من ناحية يكون عاملا على أن ينشأ الفرد راضيا بما قسم له في العياة الدنيا ، أعنى ألا ينشأ ثائرا داعيا الى انقلاب ، ومن ثم ترى الدين معينا للدولة على بقاء الأنظمة القائمة ، وعلى أن يصقل الجيــل الجديد وفق صورتها •

ويقول « رسل » وهو يتحدث عبن الناحية الدينية ومدى فاعلية الدين في تكوين شخصية الطفل ، وخاصة الدين المسيحي : انه لمن المقطوع بصحته فيمن يقبلون التعاليم المسيحية قبولا حقيقيا عميقا ، أنهم ينزعون الى التقليل من خطورة طائفة من الشرور كالفقر والمرض ، على أساس

<sup>(1)</sup> رسل : التربية والعالم الحديث ص : ١٦٠

أن الفقر والمرض هما من شئون هذه الحياة الدنيا، ويصادف مذهب كهذا هوى في نفوس الأغنياء، وربما كان ذلك نفسه هو السبب في أن معظم قادة العكم متدينون عميقو التدين ، لأنه لو كان هناك حياة أخرى ولو كانت الجنة هي الجزاء الذي يعوض عن الشقاء في هذه الارض فنحن اذن على صواب اذ أقمنا العوائق في سبيل اصلاح الحياة علمي الأرض ، ولا بد لنا من الاعجاب بهذه التضعية التي يبديها قادة الصناعة وكاسبو المال الذين يؤثرون صالح غيرهم على صوالعهم اذ يأذنون لغبرهم أن يحتكروا لأنفسهم العذاب على هذه الارض ، وهو عذاب قصر الأمد لكنه موفور ألربح في العياة الاخرى (١) •

ومن هذه المنطلقات يتبين لنا أن المشكلة الرئيسية في التربية هي نفس المشكلة الرئيسية في السياسة والاخلاق ، تتعلق بالعلاقة بين الفسرد والمجتمع ، فالناشيء الذي نهدف الى تربيته مبن جهة ، وأمامنا من جهة أخرى الهيئات التي تتسأبق الى اغتصاب عقله وقلبه ، على الرغم من تعسدد

<sup>(1)</sup> رسل : التربية والعالم الحديث ص ١٠٨٠

المدارس الفكرية والتربوية ، فأهم ما يلفت نظرنا مدرستان متمارضتان : أحداهما تجمل التربيلة منسجمة بين الطفل وبيئته وثقافة تلك البيئة ، والثانية تجمل التربية تنمية لنفس الطفل واستعداداته الطبيعية ، والفريق الاول يطلب من رجال التربية أن تكون أهدافهم من وراء عمليـــة التربية هي أن يحدث التجانس بين الطفل والمجتمع المحيط به ، وهذا التجانس لا يكون بتبديل أوضاع المجتمع ليتفق مع طبائع الطفل ، انما يكون بتهذيب طبائع الطفل وتبديلها حتى تنسجم مسع أوضاع المجتمع ، بينما يريد الفريق الثاني أن تتوقف عملية التربية على الاهتمام في الطفل ذاته لتنمو طبيعته بغض النظر عن ملاءمة تلك الطبيعة مع ثقافة المجتمع المعيط به أو عدم موافقتها ، ومن هنا يظهر موضع الخلاف بين المدرستين : هل نربي الطفل ليكون مواطنا أم نربيه ليكون فردا ؟ أما المدرسة الأولى فترى أن من مصلحة الجماعـة أن تحد فردية الطفل ، باعتباره عضوا فعالا في المجتمع، وأما المدرسة الثانية فترى من أجل نمو الفرد نموا يحقق طبيعتها بغير أن يحدد مجرى نمائها ، لا بد من رفض مختلف العوامل الاجتماعية •

والأخلاق بنظر « رسل » هي مجموعة من مبادىء عامة تعين على تحديد القواعد التي يجري السلوك على مقتضاها (١) فليس عمل الاخلاق ــ بمعناها الفلسفى ــ هو أن تحدد للانسان كيف ينبغي أن يسلك في ظروف معينة ، لأن مثل هذا الارشاد العملي هو من واجب الوعظ الديني وما اليه ، بل عمل الاخلاق تختلف باختلاف (٢) الزمان والمكان وباختلاف الجنس والعقيدة وهي بصفة عامة تختلف باختلاف الظروف المعيطة بالعمل ، فمتمى يجوز الكذب ــ مثلا ــ ؟ قد يجيب مجيب بغير روية : انه لا يجوز أبدا ، لكنك تكذب اذا قابلت مفتالا يعدو في جنون وراء رجل يريد أن يقتله ، ثم سألـك : هل رأيت الى أين مضى ذلك الرجل ؟ ثم أليس الكذب مقبولا في فن الحرب؟ بل ألا يكذب القساوسة حين يكتمون سر من اعترف لهم بسره ؟ ألا ينبغي أن يكذب الاطباء ليطمئنوا مرضاهم ؟ كل هــذه ظروف تقتضى الكذب ، لكن الذي يقرر صـواب الكذب في ظروف معينــة هـــو الوعظ والارشـــاد الاجتماعي ، وليس هو من علم الاخلاق •

<sup>(</sup>١) رسل : العربية والعالم الحديث عن ٢٣٦ ء

۴۴ موجز الفلسفة ، ف ۴۴ ،

ولما كانت القواعد الخلقية تتغير بتغير الظروف ووجهات النظر ، فلا بد لنا من أن تتساءل : هل يجوز أن يقتل الزوج عاشق زوجته ؟ الكنيسة ردها أنه لا يجوز ، والادراك يجيب لا ، لكن القانون يجيب أن نعم أذ أنه كثيرا ما يبرىء القاتل في مثل هذه المواقف \*

ومن هنا يتوضح لنا كيف تتغير قواعد الاخلاق ، أما مباديء الاخلاق التي هي من شأن الفلسفة أن تقررها فثابتة وشاملة ، فمهما تغيرت القواعد المخلقية من عصر الى عصر ومن مكان الى مكان ، فهي دائما تتخذ صيغة الامر أو ما يشبهها ، فترى القاعدة الخلقية توجب على الناس أن يفعلوا كذا والا يفعلوا كيت ، فماذا يعني الوجوب في مثل هذه الحالة ؟ لو تمكنا من الجواب عن هذا السؤال على هذه الصورة أو تلك ، فجوابنا سيكون مقررا لمبدأ الأخلاق الذي نعنيه حين نقول ان مباديء الأخلاق وأعم معناها الفلسفي أثبت من قواعد الاخلاق وأعم م

 صاحب السلطان الذي يوجب على الناس قواعبد سلوكهم الها أو حاكما أو عادة من العادات التي جرت بها التقاليد ، لكن الفلسفة ترفض هذا المعنى للوجوب الخلقي ، وأن يكون مبدأ الاخلاق هو طاعة صاحب الأمر كائنا من كان ، ورفضها قائم على عدة أسباب ، منها أن الاوامر الخلقية التي يأمرنا بها صاحب السلطان مهما يكثر عددها مفهي أقل من أن تشمل ظروف الحياة كلها ، خن لذلك مثلا الوصايا العشر ، فلو أخذت بهذه الأوامر العشرة على أنها أساس السلوك الخلقي ، فهل تعلم ان كان جائزا للناس أو غير جائز أن يتبعوا قاعدة الذهب في معاملاتهم الاقتصادية ؟

واذا أردنا أن نجعهل الوصايا العشر أساسها لسلوكنا الى العد الذي تمتد اليه تلك الوصايا، ثم لنا بعد ذلك أن نتبع قاعدة المنفعة الاجتماعية في العكم على أنواع السلوك التي لا تدخل في نطاق تلك الوصايا كان ذلك مما لا يرضى عنه الفيلسوف لأنه يعاول أن يجد للسلوك الصواب كله مبدأ واحدا، ومن الاسباب التي تجعلنا نرفض أن يكون الوجوب نتيجة أمر من صاحب الامر، اننا اذا ما سألنا : كيف عرفنا أن هذه هي الأوامر التي أمر

بها صاحب الأمر ؟ كان الجواب أنها تعرف بالوحي اذا كان مصدرها الله وتعرف بالعرف ان كان مصدرها التقاليد ، وذلك من مصادر المعرفة التي لا يقرها فيلسوف .

وفي حالة رفضنا أن تكون طاعة صاحب الأمر هي مصدر الوجوب الخلقي ، فما مصدره ؟ هنالك جواب ثان كما يرى « رسل » أقرب الى الصواب من المجواب الأول ، وهو أن مصدر الوجوب نابع من الداخل ـ داخل الانسان ـ لا أت اليه من خارج ، فالأعمال تكون خيرا لو صدرت عن كذا وكذا من المواطف الانسانية ، وتكون شرا لو صدرت عن طائفة أخرى من تلك المواطف ، ويمكن القول بصفة عامة ان كل عمل يصدر عن « العب » فهو خير ، وأما ما يصدر عن الكراهية فهو شر •

ويرى « رسل » انه ان يكن رأيا صعيعا من الوجهة الملمية ، فانه ناقص من الوجهة الفلسفية ، كونه نتيجة لمبدأ أعم وأشمل ، فما الذي يجعل حافز الحراهية شرا ؟

وقد نطرح جواب ثالث عن سؤالنا : ما مصدر

الوجوب الخلقي ؟ ما الذي يجعل الفعل خيرا أو شرا ؟ اذ هنالك فريق يجعل مبدأ العكم على الفعل بخير أو بشر ليس هو ما سبق الفعل من أمر صدر من آمر ، أو من عاطفة انبثق منها الفعل ، بل أساس العكم هو ما يلحق الفعل من نتائج ، فهكذا يقول المذهب المنفعي في الاخلاق المذي يرى أن السعادة هي الخير ، وأن أساس السلوك اذن ينبغي أن يكون ما ترجح به كفة السعادة في هذه الدنيا ، فان أردنا العكم على فعل ما بالغير أو بالشر ، فلنسأل أولا ، ما نتائجه من حيث تحقيق السعادة لبني الانسان في هذه الدياة الدنيا .

ويؤكد « رسل » أن الانسان اذا ما حكم على فعل بأنه خير ، كانت صفة الغير هذه (١) تجسد رغبته الذاتية في ذلك الفعل ، ولم تكن صفة موضوعية في الفعل ذاته ، وليست القيم سوى تعبير عن حالة وجدانية عند المتحدث ، وليس هو بالأمر الذي يصف شيئا في عالم الواقع ، فعين يقول القائل مثلا ان الكراهية شر والعب خير ، فكأنما يقول : وددت لو لم يكن بين الناس كراهية وأن يسودهم

<sup>(</sup>١) رسل : الدين والعلم ص ٤٤١ •

العب ، فاذا فرضنا أن شخصين اختلفا في الحكم على فعل بأنه خبر فليس هناك فيصل موضوعي يرجع اليه في قبول أحد الرأيين ورفض الآخر ، ولذلك كان من المستحيل أن يتجادل اثنان فيما اختلفا فيه من أحكام القيم ، ولذلك أيضا كانت وسيلة الوعظ بهذا الفعل أو ذاك مما يحسبه الواعظ خيرا ، هي الخطابة والتأثير في الشعور ، لا الاحتكام الى العجة العقلية ، اذ ليس للعقل من حجة يقيمها ليؤيد ضربا من الاخلاق دون ضرب، بعبارة أخرى نستخدم فيها لغة المنطق: ليست الاحكام الخلقية مما يوصف بصواب أو بخطأ ، وبالتالي لا يجوز لها أن تكون علما أو جزءا من علم ، فليس بين وقائع العالم الغارجي وحقائقه وقائع أو حقائق خلقية كما يكون هنالك \_ مثلا \_ ضوء وصوت وحرارة ، واذن فليس الحكم الخلقي تقريرا عن واقعة أو وصفا لحقيقة ، انما هو انفعال معبر عن حالة نفسية أشبه بانفعال الغاضب أو النشوان ، فكل اختلاف بين الناس على تقدير الافعال تقديرا خلقيا هو من قبيل اختلافهم في الذوق ، ولا سبيل الى حسم ذلك الاختلاف بينهم الا اذا كانوا منذ البداية قد اتفقوا على مبادىء بعينها ، وعندئذ ينحصر الخلاف في هل تنطبق تلك المباديء المتفق عليها على الافعال التي اختلف في تقويمها ؟

ومع ذلك كله ليست المبارات الدالة على أحكام حلقية هي من قبيل العبارات الذاتية الصرفة ، التي لا تعدو حدود قائلها ، لأنه مما يمينز العبارة الأخلاقية أن قائلها يعبر بها عن رغبة يتمنى أن يطبقها الناس جميعا في سلوكهم ، وفي هذه الرغبة في تعميم القاعدة ظل من الموضوعية طفيف •

ونلاحظ أن هناك عالمين يعيش فيهما الانسان يختلف الواحد منهما عن الآخر اختلاف بعيدا: أولهما عالم الطبيعة ، وثانيهما عالم القيم ، يعيش الانسان في عالم الطبيعة جزءا منه ، فأفكاره العقلية وحركاته البدنية خاضعة لنفس القوانين التي تسير بموجبها الذرات والنجوم ، وأما في عالم القيم فالطبيعة كلها لا تزيد على أن تكون جزءا من مملكة فسيحة الأرجاء يجلس (١) الانسان على عرشها ويفرض عليها ما شاء لها من معايير ، فهناك تكون الكلمة العليا لأذواقنا وخيالنا وتقديرنا ولا يمكن

<sup>(</sup>۱) رسل : عقیدتی : من ( ۱۲ ـ ۱۷ ) ۰

لقوة خارج أنفسنا أن تصف أحكامنا تلك بالضلال والغطأ ، نحن الذين نخلق القيم الخيرة ، والقيم الجميلة ، ونرميها على الاشياء ولا سلطان علينا في ذلك ، فبينما نحن في عالم الطبيعة أشياء كسائس الأشياء الخاضعة لقوانين لم تكن من وضعنا ، ترانا في عالم القيم ، عالم الخير والجمال ملوكا ذوي سلطان نحكم بما نشاء بغير حساب .

وفي اعتقاد « رسل » أن هنالك عالم القيم الأخلاقية والجمالية التي هي صنيعة الانسان وميوله الذاتية ، ومن ثم كان النتاج الفكري لرسل منقسما قسمين لا يعتمد الواحد منهما بالفرورة على الآخر ، فله منطق تحليلي ومذهب فلسفي في الطبيعة وتفسيرها من جهة ، وكذلك له من ناحية أخرى مجموعة قيمة من آراء في الاخلاق والتربية والسياسة والاجتماع ، دون أن يكون بين الناحيتين رباط يربطهما في نسق واحد ، ولا عجب ، فهو أحد الفلاسفة المعاصرين تحليل يواجه كل مشكلة على حدة بما تقتضيه طبيعتها .

على أن هذه الآراء الكثيرة التي أدلى بها «رسل» في كثير من كتبه عن الحياة الانسانية ليست بنير

معور تدور حوله على اختلافها وتعددها ، فالمعور الواضح في كل تفكيره الانساني في أخلاق وتربية وسياسة واجتماع هو الدفاع عن حرية الفرد ما استطاع الى ذلك من سبيل ، كانت حرية الفرد هي مدار فكرة حين فكر في التربية ، وهي مدار فكره حين فكر في الاخلاق ، وهي كذلك مدار فكره حين فكر في السياسة والاجتماع -

ويبدو للملاحظ أن أقصر طريق نصل به الى لباب أفكاره السباسبة هو أن نسأل السؤال التالي: ما موقفه ازاء المذهب الماركسي ؟ ذلك لأن هذا المذهب هو بعير شك أقوى المذاهب السياسية الاجتماعية التي سادت العالم في القرن الأخير ، أعني في الفترة الممتدة من منتصف القرن التاسع عشر الى منتصف القرن العشرين ، ويستحيل على غيلسوف سياسي اجتماعي أن يتجاهله ، بل حتم عليه أن يلاقيه مؤيدا أو معارضا أو معدلا (١) \*

ويلخص موقف « رسل » من مذهب ماركس بمبدئه الأساسي الذي أشرنا اليه أكثر من مرة في

<sup>(1)</sup> رسل : السبيل الى العربة من : ١٤٩٠

هذا الكتاب، وهو الدفاع عن حرية الفرد ضد أي عدوان مهما يكن مصدره ومهما تكن غايته، واذا كان ذلك كذلك ؟ فهو مناهض للماركسية بكل قوته لأنها تنتهي الى الاعتداء على حريات الافراد وطمسهم في لجة المجموع، وهي كذلك تمجد العامل بيديه على حساب المشغل بفكره، وفضلا عن ذلك فهي تتخذ من حرب الطبقات ومن الكراهية بين أفراد المجتمع حافزا للتقدم، مع أنه مجال على الانسان أن يتقدم على أساس من الحسد والحقد، فليس هنالك الكيمياء التي يمكن بها أن نستخرج عن الكراهية وفاقا بين الناس واتساقا .

واذ كان « رسل » قد رفض الشيوعية نظامسا سياسيا واجتماعيا ، فمن الطبيعي أن يرفض النظم الفاشية على اختلافها ، ذلك لأنه في حالة الشيوعية قد يقبل الغاية منها ولكنه لا يوافق على الوسائل المؤدية الى تلك الغاية ، كما ظهرت هذه الوسائل في الروسيا مثلا ، نعم انه قد يقبل الغاية مسن الشيوعية لأنه لا يكتم ثورته على الرأسمالية سواء كانت في صورتها التنافسية التي سادت القرن التاسع عشر ، أو في صورتها الاحتكارية التي تسود المالم اليوم ، فأما النظم الفاشية فهي مرفوضة

غاية ووسيلة ، لأنها رأسمالية وهي قائمة على اشمال روح القومية ، وهي منافية للديمقراطية ، ثم هي فوق ذلك كله تفرق بين الناس أجناسا وطبقات ، فالجنس الآري ممتاز عندهما بالقياس الى غير الآري ، والصفوة ممتازة بالقياس الى غمار الناس وسوادهم •

## الرياضة وفلسفتها عند رسل:

يعتقد « رسل » أن الرياضة دراسة \_ اذ ما بدأناها بأكثر أجزائها الفا لنا \_ أمكن متابعتها في أحد اتجاهين متضادين ، والاتجاه الذي نالف أكثر من الآخر هو الاتجاه البنائي الذي ينحو بنا نحو تركيب يزداد تدريجيا : فمن الأعداد البسيطة الى الكسور ، ثم الى الأعداد الحقيقية فالأعداد المركبة ، ومسن الجمع والضرب الى التفاضل والتكامل وهكذا نمضي في السير الى الرياضيات (١) المليا ، وأما الاتجاه الثاني الذي لا نالفه بمثل ما نالف الاتجاه الأول ، فيمضي مستعينا بالتحليل نعو ازدياد مطرد في التجريد والبساطة المنطقية ، فبدل

<sup>(1)</sup> رسل : المدخل الى الفلسفة الرياضية ص ( 1 ـ ٢ ) ،

أن نسأل قائلين : ماذا يمكن تعريفه واستنباطه من المسلمات التي بدأنا بها ، نسأل قائلين : ماذا عسانا واجدوه من أفكار أكثر تعميما يمكن بواسطتها أن نعرف وأن نستنبط ما كنا قد اتخذناه نقطة ابتداء ؟ هذا السر في الاتجاه المضاد هو الذي يمين الفلسفة الرياضية اذا قورنت بالرياضة المعتادة ، لكن لبكن مفهوما أن هذه التفرقة ليست بتفرقية من الموضوع الذي تدرسه الرياضة وفلسفتها معا، بل هي تفرقة في الحالة العقلية التي يصطنعها الباحث ، ان علماء الهندسة من الاغريق الأولين ، حين انتقلوا من القواعد العملية التي كان يستخدمها المصريون في مساحة الارض ، الى القضايا العامة التي يمكن بها تفسير تلك القواعد ، ومن ثم انتقلوا الى بديهات اقليدس ومصادراته ، كانوا بهذا ينتقلون في مجال الفلسفة الرياضية حسب التعريف الذي ذكرناه ، حتى اذا ما بلغوا في سيرهم مرحلـــة البديهيات والمصادرات ، كان استخدامهم لها في العمليات الاستنباطية \_ كالذي نراه عند اقليدس \_ من اختصاص الرياضة بمعناها المألوف ، ان التفرقة بين الرياضة والفلسفة الرياضية انسا تعتمد على نوع الاهتمام الذي يعفز الباحث ، وعلى المرحلة التي يكون البحث قد بلغها ، لا على القضايا التي هي موضوع البحث نفسه •

## رسل وتعريف العدد:

يقول رسل: هبنا قد وضعنا كل الأزواج في حزمة ، وكل الثالوثات في أخرى ، وهكذا ، فبهذه الطريقة نحصل على حزمات مختلفة من مجموعات ، كل حزمة منها تتألف من كل المجموعات التي لها عدد معين من الحدود ، وبهذا تكون كل حزمة فئة أغضاؤها هي هذه المجموعات ، أي أعضاؤها هي فئات ، واذن فكل حزمة تكون فئة من فئات ، فالحزمة المؤلفة من جميع الأزواج \_ مثلا \_ فئة من فئات : اذ كل زوج منها فئة ذات عضوين ،والحزمة كلها المؤلفة من أزواج هي فئة قوامها عدد لا نهاية له من أعضاء ، كل عضو منها فئة ذات عضوين ،())

فكيف يمكننا الجزم بأن مجموعتين تنتميان الى حزمة بعينها ؟ الجواب الذي يبرز نفسه أمامنا هو هذا : انظر كم عضوا تعتوي عليه كل مجموعة ، وضع المجموعتين في حزمة واحدة اذا كانت كل

<sup>(</sup>١) رسل : المدخل الى الفلسفة الرياضية ص ( ١٤ ـ ١٧ ) ٠

منهما معتوية على نفس العدد الذي تحتوى عليه المجموعة الأخرى ، لكن هذا الجواب فيه افتراض سابق بأننا قد فرغنا من تعريف المعدد ، وأنسا نمرف كيف نعلم عدد الحدود التي تتألف منها كل مجموعة ، فلقد ألفنا عملية العد الفا قد يجمل مثلا هذا الافتراض السابق يفلت منا فلا نلاحظه ، ومع ذلك فالواقع هو أن العد ـ رغم الفنا له \_ عملية غاية في التركيب من الوجهة المنطقية ، فضلا عن أنه لا يجدى \_ باعتباره وسيلة للكشف عن عدد الحدود التي تحتوى عليها مجموعة ما ــ الا اذا كانت تلك المجموعة نهائية العدد ، غير أن تعريفنا للعدد لا يجوز أن يفترض مقدما بأن كل الاعداد نهائية ، وعلى كل حال نحن لا نستطيع ــ بغير الدوران في حلقة مفرغة \_ أن نستخدم العد في تعريف الاعداد، لأن الاعداد هي التي نستخدمها في العد ، وعلى ذلك فلا غنى لنا عن طريقة أخرى نقرر بها متى يكون لمجموعتين نفس العدد من الحدود •

ولما كانت فكرة التشابه هي من الوجهة المنطقية مفروضة مقدما في عملية العد ، وهي من الوجهة المنطقية كذلك أبسط من العد وان تكن أقل الفا لنا • ففي مقدورنا \_ اذن \_ أن نستخدم فكرة

« التشابه » عند الحكم على مجموعتين بأنهما تنتميان الى حزمة بعينها •

# رسل ومنطقه الرياضي:

يرى « رسل » ان الرياضة البحتة هي طائفة القضايا التي تأخذ هذه الصورة : ق تستلزم ك حين تكون ق وك قضيتين محتويتين على متغير واحد أو أكثر بعيث تكون المتغيرات في احداهما هي نفسها المتغيرات في الأخرى ، وبعيث لا تشتمل ق أو ك على ثوابت ألبتة ما عدا الثوابت المنطقية، والثوابت المنطقية كلها عبارة عن أفكار يمكن تعريفها باستخدام الحدود الآتية : لزوم ، علاقة حد بفئة هو عضو فيها ، الفكرة التي تعبر عنها كلمة بحيث ، فكرة العلاقة ، وغير هذه من الافكال التي قد تكون متضمنة في الفكرة العامة عن القضايا الافكار كلها حقيقة أخرى وهي أن الرياضة تستخدم فكرة ليست في ذاتها من مقومات القضايا التي هي موضوع الرياضة ، وأعنى بها فكرة الصواب (١) •

<sup>(</sup>۱) رمثل: مبادىء الرياضة: ص ۴

ومن الواضح أن علاقة الرياضة بالمنطق وثيقة جدا ، فكون الثوابت الرياضية جميعا ثوابت منطقية ، وأن مقدمات الرياضة كلها انما تختص بتلك الثوابت ، يبين لنا \_ فيما أعتقد \_ سانا دقيقا ما قصد اليه الفلاسفة حين قالوا عن الرياضة انها قبلية ، اذ الواقع هو أننا اذا ما قبلنا جهاز المنطق فان الرياضة بكافتها تلزم بالضرورة ، وأما الثوابت المنطقية نفسها فطريقة تعريفها لا تكون الا بمجرد ذكرها ، لأنها من الأولية بعيث تكون كافة الخصائص التي يمكن بواسطتها تعريف تلك الطائفة من الثوابت ، مما لا بد أن يفترض مقدما بعض أفراد الطائفة ، ومع ذلك فمن الوجهة العملية يتخذ تعليل المنطق الرياضي وسيلة للكشف عـن الثوابت المنطقية ، أن تمييز الرياضة من المنطق أمر جزاف الى حد بعيد ، ولكن اذا كان (١) هذا التميز بينهما أمرا مرغوبا فيه ، فيمكن بيانه على النحو الآتي : يتألف المنطق من المقدمات الرياضية بالاضافة الى جميع القضايا الاخرى التي لا تتناول قط الا الثوابت المنطقية ومعها المتغيرات دون أن تكون مستوفية لشروط تعريف الرياضة كما ذكرنا٠

<sup>(</sup>١) رسل : اصول الرياضة : ص ٨ ٠

وأما الرياضة فتتألف من جميع ما يترتب مــن نتائج على المقدمات المذكورة التي تثبت لزومات صورية مشتملة على متغرات ، بالاضافة الى بعض تلك المقدمات نفسها على شرط أن يكون فيها تلك المميزات ، وعلى ذلك فبعض مقدمات الرياضية ، مثل المبدأ المنطوى عليه هذا القياس: اذا كانت ق تستلزم ك وك تستلزم ر ، كانت ق تستلزم ر ، ينتمى الى الرياضة ، ولولا رغبتنا في التـزام الاستعمال الشائع ، لجاز لنا أن نوحد بين الرياضة والمنطق ، وأن نعرف كلا منهما بأنه طائفة القضايا المشتملة على متغيرات فقط مع ثوابت منطقية ، لكن احترام العرف يؤدي بي الى الأخذ بالتفرقة المذكورة ، على ألا أنسى أن قضايا معينة تنتمي النهما معا

## رسل والمعرفة الوصفية:

يلاحظ « رسل » ان لدينا اتصالا مباشرا بشيء ما اذا كنا على وعي بدلك الشيء ، وعيا مباشرا دون أن تتوسط في ذلك أية عملية استدلالية أو أية معرفة بعقائق ، وعلى ذلك فحين تكون منضدتي حاضرة أمامي ، فأنا على اتصال مباشر بالمعطيات

العسية التي منها يتألف ظاهر (١) المنضدة ـ لونها وشكلها وصلابتها ونعومتها النح ، فكل هذه أشياء أكون على وعيمباشر بهاحين أكون للمنضدة رائيا ولامسا ، فالدرجة المعينة من الضوء التي أراها قد يقال عنها أشياء كثرة \_ فقد أقول عنها انها بنية وانها أميل الى الدكنة وهكذا ، غير أن أمثال هذه الأقوال ـ وان تكن تضيف الى علمى علما بحقائق عن اللو ــ لا تجعل علمي باللون ذاته أفضل مما كان عليه من قبل ، فاذا ما كان الامر أمر معرفة اللون ذاته ما بالمقارنة إلى معرفة حقائق عن اللون ... فأنا أعرف اللون معرفة كاملة شاملة حين أراه ، ويستعيل حتى من الوجهة النظرية أن أضيف الى علمي ذاك باللون ذاته شيئا ، وهكذا تكون المعطيات الحسية التي منها يتألف ظاهر منضدتي أشياء بيني وبينها اتصال مباشر ، أشياء أعرفها مباشرة في حالها التي هي عليها ٠

أما معرفتي بالمنضدة باعتبارها شيئا ماديا فهي على عكس ذلك له ليست معرفة مباشرة ، فالمنضدة كما هي انما أحصل على علمي بها عن طريق الصلة المباشرة بالمعطيات الحسية التي منها يتألف ظاهرها،

<sup>(</sup>۱) رسل : مشكلات فلسفية ص ( ۷۳ ـ ۲۵ ) ٠

وقد رأينا في الفصل الاول من الكتاب أنه يمكن الشك \_ دون اغراق في السخف \_ فيما لو كان للمنضدة وجود على الاطلاق ، على حين أنه محال علينا أن نشك في معطياتها الحسية ، فمعرفتي بالمنضدة ، باعتبارها شيئا ماديا ، هي من النوع الذي سأطلق عليم اسم « المعرفة بالوصف » • فالمنضدة هي الشيء المادي الذي عنه يصدر كـذا وكذا من المعطيات الحسية ، هذا القــول يصــف المنضدة ، ووسيلة الوصف هي المعطيات الحسية ، فلكي نعرف أي شيء عن المنضدة فلا بد من معرفة حقائق تربطها بأشياء يكون لنا بها اتصال مباشر: اذ لا بد أن نعرف أن كذا وكذا من المعطيات العسية صادرة عن شيء مادي ، وليس هنالك حالة عقلية واحدة نكون فيها على وعى مباشر بالمنضدة ، باعتبارها شيئا ماديا ، وكل علمنا بالمنضدة هو في حقيقة أمره علم بحقائق عقلية ، أما الشيء الواقع الذي هو المنضدة فلسنا على علم به اطلاقا ، اذا أردت دقة في القول ، ذلك لأن ما نعلمه هو وصف • ولو أن الشيء نفسه لا يقع في علمنا وقوعا مباشرا، وفي مثل هذه الحالة نقول عن معرفتنا بالشيء انها معرفة بالوصف

#### رسل وأجزاء الكون:

يقول الفيلسوف البريطاني « رسل »: تميل النظرة التقليدية التي تتخف من الكون نفسه موضوعا لمحمولات متعددة لا يمكن حملها على أي شيء جزئي مما يحتويه الكون ، وأن تجعل من وصف الكون بمثل هذه المحمولات المميزة لهموضوع اختصاص للفلسفة ، أما أنا \_ فعلى عكس ذلك \_ أذهب الى أنه ليس هنالك قضايا مما يكون الكون فيها موضوعاً ، وبعبارة أخرى ، ليس هنالك شيء اسمه الكون ، مدهبي هو أن ثمة قضايا عامة قد تقال عن كل شيء جزئي على حدة ، مثل قضايا المنطق ، لكن ذلك لا يقتضى أن تكون مجموعـــة الاشياء الموجودة مكونة لكل يمكن اعتباره (١) شيئًا آخر يضاف الى سائر الاشياء ، وبذلك يمكن جعله موضوعا لمحمولات ، وكل ما يقتضيه كلامي هــو القول بأن هنالك خصائص توصف بها الاشياء جميعا شيئًا شبئًا ، فالفلسفة التي أود أن أناصرها يمكن أن نطلق عليها اسم الذرية المنطقية ، أو التعددية المطلقة ، لأننى في الوقت الذي آخذ فيــه بوجود

<sup>(1)</sup> رسل : التيبوف والمنطق ص ١٠٧ ،

أشياء كثيرة ، أنكر أن يكون هنالك كل واحد مكون من هذه الاشياء •

#### المصطلحات العلمية عند رسل:

يعتقد « رسل » أن كل ما يقال في علم من العلوم يمكن قوله بواسطة الكلمات التي تتكون منها مجموعة من المصطلحات الأولية ، لأنه أينما ترد كلمة يكون لها تعريف بكلمات غرها ، يمكنا أن نضع مكانها العبارة التي تعرفها ، ثم اذا كانتهده العبارة مشتملة على كلمات لها تعريف بكلمات غيرها لجأنا مرة أخرى الى أن نضع مكانها العبارة التي تعرفها ، وهكذا دواليك حتى لا يبقى أمامنا كلمات يمكن تعريفها بكلمات غيرها ، والواقع أن العدود التي يمكن تعريفها زوائد يجوز حذفها ، بحيث لا يبقى الا الكلمات التي لا تعريف لها ، فهذه هي التي لا غني لنا عنها ، أما اذا سألت : أي العدود هي التي تعتبر بغير تعريف ، وجدت أن الامر هنا جزاف الى حد ما ، خذ مثلا قائمـــة حساب القضايا ـ وهي أبسط مثل لنسق صورى وأكمله ـ فستجد أنه في مستطاعنا أن نعتبر كلمتي أو وليس تعريف ، أو أن نعتبر كلمتي واو العطف

وليس بغير تعريف ، ثم لنا كذلك أن نختار من كلمتين كهاتين احداهما فقط لنجعلها بغير تعريف، وقد تكون هذه الواحدة هي هذه : ليس هذا أو ليس ذاك أو ليس هذا وليس ذاك ، وهكذا يمكن القول بصفة عامة اننا لا نستطيع الجزم بأن الكلمة الفلانية لا بد أن تكون واحدة من المصطلحات الأولية في العلم الفلاني ، وأكثر مما يمكن قوله هو أن ثمة مجموعة أو أكثر من مجموعات المصطلحات الأولية تنتمي اليها الكلمة المشار اليها (١) •

ولنضرب مثلا بالجغرافيا ، وهنا سافرض أن مصطلحات الهندسة قد تم الاتفاق عليها ، فبعدئذ نجد أن أول ما يحتاج اليه علم الجغرافيا بصفة خاصة هو طريقة لتعيين خط الطول وخط العرض ، ولهذا التعيين يكون بين مصطلحاتنا الاولية هذه الكلمات ، جرينتش والقطب الشمالي وغربي كذا لكنه من الواضح أن أي مكان أخر يمكن أن يقوم مقام العلاقة غربي كذا فليست في الحقيقة ضرورية ، لأن خط العرض عبارة عن دائرة على صطح الأرض في مستوى ععودي على القطر النافذ

<sup>(</sup>١) رصل : المعرفة الاعسانية عن ( ٢٥٩ ــ ٢٦٠ ) •

خلال القطب الشمالي ، وأما بقية الكلمات المستعملة في الجغرافيا الطبيعية مثل يابس وماء ومثل جبل وسهل فيمكن تعريفها بمصطلحات من علم الكيمياء وعلم الطبيعة وعلم الهندسة ، وهكذا يبدو لي أن ما يلزمنا هما كلمتا جرينتش والقطب الشمالي لكي نجعل من الجغرافيا علما يبحث في سطح الأرض لا أي جرم آخر ، فبسبب وجود هاتين الكلمتين أو كلمتين أخريين تحققان الغاية نفسها استطاعت الجغرافيا أن تروي مستكشفات الرحالة ، وليلاحظ أن هاتين الكلمتين متضمنتان أينما ذكرنا خط الطول وخط العرض •

### العقل والمادة عند رسل:

يعتقد الفيلسوف « برتراندرسل » أن علم الطبيعة ينظر الى مجموعة الظواهر كلها لقطعة من المادة على أنها وحدة ، في حين يعني علم النفس بطائفة معينة فقط من تلك الظواهر نفسها ، وسنحصر حديثنا الآن في سيكولوجية الادراك الحسية (١) ان هي الحسية (١) ان هي

<sup>(</sup>۱) رسل : تحليل العقل ص ١٠٤ ، ١٠٥ •

الا ظاهرات معينة مما تظهر به الاشياء المادية ، ومن وجهة نظرنا نستطيع أن نعرف تلك الطائفة مسن الظاهرات بأنها هي ظواهر الاشياء حين نلتقي في أماكن تكون فيها أعضاء الحس والاجزاء المناسبة من الجهاز العصبي جزءا من الوسيط المعترض في الطريق ، والامر في ذلك هو بالضبط كالأمسر في لوحة فوتوغرافية تتلقى انطباع مجموعة منالنجوم على صورة مختلفة حين يكون المنظار المقرب جزءا من الوسيط المعترض ، فكذلك المخ يتلقى انطباعا من الاشياء مختلفا حين تكون العين والعصب البصري جزءا من الوسيط المعترض ، والانطباع الناشيء من مثل هذا الوسيط المعترض يسمى بالادراك الحسى ، وهو مما يهتم به لذاته علم النفس ، اذ أهميته عندئذ لا ترجع الى مجرد كونه جزئيا من مجموعة الجزئيات المترابطة التي هي قدوام الشيء المادى الذى ندركه بذلك الادراك الحسى •

فهنالك وسيلتان لتصنيف الجزئيات ، احداهما هي أن تضم معا تلك الظاهرات التي تعتبر عادة ظاهرات لشيء مادي معين ظهرت في أماكن مختلفة، وهذه الطريقة هي سلم بصفة عامة الطريقة علم الطبيعة ، وهي تؤدي الى تركيب الاشياء المادية على

أنها مجموعات من أمثال تلك الظاهرات ، وأسا الوسيلة الاخرى فهي أن نضم معا ظواهر الاشياء المختلفة كما تتلقى في مكان معين ، ومن ذلك ينتج ما تسميه بالمنظور ، وفي الحالة الخاصة التي يكون فيها ذلك المكان المعين مخا بشريا ، فان المنظور عندئذ يتألف من كل الادراكات الحسية لفرد معين من الناس في لحظة معينة ، وهكذا نرى أن تصنيف المظواهر على أساس المنظورات ينتمي الى علسم النفس ، وهو جوهري في تعريف ما نسميه بالعقل المفرد .

#### الزمن عند رسل:

في مفهوم « رسل » العقلاني أن الزمن الواحد الشامل لكل شيء هر تركيبة عقلية شأنه في ذلك شأن المكان الواحد الشامل لكل شيء حتى لقد أصبح علم الطبيعة نفسه على وعي يهذه الحقيقة خلال المناقشات التي دارت حول النسبية (١) •

فبين منظورين ينتميان الى خبرة شخص واحد علاقة زمنية مباشرة بحيث يقال عن الواحد منهما

<sup>(</sup>١) رسل : التمبوف والمنطق من ١٥٩ ، ١٦٠ •

انه قبل أو بعد الآخر ، وفي هذا ما يوحي بطريقة لتقسيم التاريخ تقسيما يجري على نفس الغرار الذي ينقسم به في خبرات مختلفة ، دون أن يدخل في الموقف خبرة أو غيرها من الظواهر العقليـة: ذلك أنه في وسعنا أن نعرف السبرة ( تاريخ وجود شيء ما ) بأنها كل شيء مما يكون بالنسبة الي محسوس معين قبله مباشرة أو بعبده مباشرة أو متان معه ، فهذا يكون لدينا سلسلة من منظورات ، قد تدخل كلها في تكوين خبرة شخص واحد ، ولو أنه ليس حتما أن تدخل كلها أو يدخل أي منظور منها في تلك الخبرة دخولا فعليا ، وبهذه الوسيلة ينقسم تاريخ العالم الى عدد من السبر كل منها قائم بذاته مستقل عن الآخر •

وعلينا الآن أن نربط بين الأزمنة التي تتمثل في السير المختلفة ، والشيء الطبيعي الذي يتبادر اللي الذهن هو أن نقول إن ظواهر شيء معين مؤقت البقاء في منظورين مختلفين ، بحيث تنتمي الى سيرتين مختلفتين ، يمكن اعتبارها متآنية ، لكن ذلك يعقد الآمر : فافرض مثلا أن شخص «ا» قد ذلك يعقد الآمر : فافرض مثلا أن شخص «ا» قد صاح لشخص «ب» وأن «ب» قد أجاب بمجرد سماعه لصيحة «ا» ، فعندئذ يكون هنالك فترة زمنية فاصلة

بين سماع «۱» لصيحة نفسه وسماعه لصيحة «ب»، وعلى ذلك فلو اعتبرنا سماع «۱» وسماع «ب» لنفس الصيحة متآنيين الواحد مع الآخر ، لنتج أننا اذن نعتبر حادثتين تكون كل منهما متآنية مع حادثة معينة ومع ذلك لا تكون متآنيتين الواحدة مع الأخرى ، وللتغلب على ذلك نرى أن الزمن الذي يسمع فيه «ب» صيحة «۱» واقع في منتصف الزمن الذي يمتد بين سماع «۱» لصيحة نفسه وسماعه لاجابة «ب» ، وبهذه الطريقة نستطيع أن نربط بين مختلف الأزمنة •

وما قلناه عن الصوت ينطبق طبعا \_ وبالطريقة نفسها \_ على الضوء ، فالمبدأ العام هو أن الظواهر في المنظورات المختلفة التي يتم تجميعها بحيث يتكون منها ما يصبح شيئا معينا في لحظة زمنية معينة ، لا ينبغي اعتبارها كلها واقعة في تلك اللحظة ، بل الأمر على خلاف ذلك ، اذ الظواهر تنبعث منتشرة من الشيء بسرعات مختلفة باختلاف طبيعة تلك الظواهر ، ولما لم يكن هناك وسيلة مباشرة لربط الزمن في سيرة ما بالزمن في سيرة أخرى ، كان هذا التجميع للظواهر المنتمية الى شيء ما في لحظة زمنية معينة تجميعا يقع في سلسلة الزمن ، أقول ان هذا

التجميع للظواهر انما يتم على أساس اتفاقي الى حد ما ، غايتنا منه أن نصون مبادىء معينة كالمبدأ القائل بأن الحادثتين التي تكون كل منهما متآنية مع حادثة ثالثة ، تكون أيضا متآنيتين احداهما مع الأخرى تماما وغايتنا منه كذلك أن نيسر صياغة القوانين السببية •

### رسل وسلسلة العوادث التعليلية:

ان ما يعنيه « رسل » فيما يختص بعدم دوام الكائنات المادية ، ربما ازداد وضوحا اذا اتخذنا من السينما (1) أداة للتوضيح ، وهي وسيلة أيضاح كانت معببة الى برجسون ، فعندما قرآت الأول مرة عبارة برجسون القائلة بأن الرياضي يتصور العالم على غرار السينما ، لم أكن قد رأيت السينما قطم من قبل ، فزرتها الأول مرة مدفوعا برغبة التحقق من صدق عبارة برجسون هذه ، فوجدتها صادقة صدقا كاملا ، على الاقل من وجهة تظري ، فنحن صدقا كاملا ، على الاقل من وجهة تظري ، فنحن التل ، أو يعد فرارا من البوليس ، أو يهوي ساقطا التل ، أو يعد فرارا من البوليس ، أو يهوي ساقطا

<sup>(1)</sup> رسل : التصوف والمنطق ص ١٢٧ ، ١٢٤ •

في نهر ، أو يفعل شيئًا من هاتيك الاشياء الاخرى التي لا ينقطع الناس في مثل هذه الأماكن عن فعلها • فنحن عندئذ نعلم أنه ليس في حقيقة الامر رجيلا واحدا هو الذي يتحرك ، بل هي سلسلة متتابعة من صور فوتوغرافية ، كل منها يصور رجلا يختلف عن الآض اختلافا مؤقتاً ، وانما جاءنا الوهم بأنه رجل واحد في جميع العالات ، من أن سلسلة الرجال المتتابعين على لحظات هي أشبه شيء باستمرار الكائن الواحد ، وما أود الآن أن أعرضه على سبيل الاقتراح هو أن السينما في هذا الامر تقوم بدور الميتافيزيقي على نحو أفضل مما يقوم به الادراك الفطري أو علم الطبيعة أو الفلسفة ، فعقيدتي هي أن الرجل على حقيقته \_ مهما أقسم رجل البوليس بأنه شاهد رجلا وأحدا بذاته مدأن هو الاسلسلة من رجال كل منهم دام لحظة ، وكل منهم يختلف عن الأخر ، لكنهم جميعًا مرتبطون في وحدة ، لا عن طريق الذاتية العددية ، بل عن طريق الاستمرار وطائفة معينة من قوانين السببية التي تدخمل في طبيمة الموفق ، وهذا الذي ينطبق على الناس ، ينطبق كذلك سواء بسواء على المناضد والمقاعب والشمس والقمر والنجوم ، فينبغى النظر الى كل

من هذه الاشياء ، لا على أنه كائن واحد فرد يدوم على الزمن ، بل على أنه سلسلة من كائنات يتبع بمضها بعضا في الزمن ، وكل منها يدوم فترة غاية في القصر ، ولو أنها على الأرجح فترة تزيد على اللحظة الرياضية التي هي بغير امتداد ، واني اذ أقول هذا فانما ألجأ الى تقسيم الزمن على نفس الصورة التي اعتدناها في تقسيم المكان ، فالجسم الذي يملأ قدما مكعبة هو في رأي الناس مؤلف من مجموعة من أجسام أصغر كثيرة العدد ، كل منها يشغل حيزا صغرا من الفراغ ، وهكذا الشيء الذي يدوم بقاؤه ساعة من زمان ، ينبغي اعتباره مؤلفا من أشياء كثيرة يدوم كل منها فترة أقصر ، فالنظرة الصادقة عن المادة تتطلب تقسيما للاشياء الى جزئات زمنية ، كما تتطلب تقسيمها الى جزئيات زمنية ، كما تتطلب تقسيمها الى جزئيات مكانية سواء بسواء ٠

#### رسل والانسان الفرد والمواطن:

يمتقد « رسل » انه على افتراض أن التربية ينبغي لها أن تهيء سببا يعين على التدريب لا أن تكتفي بمجرد ازالة العوائق التي تحول دون النمو ، فأن السؤال الذي ينهض أمامنا عما اذا كانت التربية من واجبها أن تدرب النشء ليكونوا أفرادا صالحين أو تدربهم ليكونوا مواطنين صالحين ، قد يقـــال ــ بل هكذا يقول كل من أخذ بالاتجاهات الهيجلية ــ انه لا تعارض هناك بين المواطن الصالح والفرد الصالح ، أن الفرد الصالح هو ذلك الذي ينحو نحو صالح المجموع ، وما صالح المجموع الا تركيبة مؤلفة من صوالح الافراد ، ولست (١) على استعداد أن أفند أو أؤيد هذا الرأي باعتباره حقيقة ينتهي اليها التفكر الميتافيزيقي ، غير أننا في الحياة اليومية العملية ، نرى التربية التي تنتج عن اعتبار الناشيء فردا مغتلفة جدا عن تلك التي تنتج عن اعتباره مواطن المستقبل ، فتثقيف العقل الفرد ليس \_ كما يبدو من ظاهر الامر ـ هو نفسه التثقيف الذي ينتج مواطنا نافعا ، فجيته \_ مثلا \_ كان مواطنا أقل نفعا من جيمس وات ، أما باعتباره فردا فلا نزاع في أنه متفوق عليه ، واذن فهنالك صالح للفرد متمين من الشطر الفنئيل الذي هو نصيبه من صالح المجتمع •

<sup>(1)</sup> رسل : التربية والنظام الاعتماعي من ( 1 ـ ١٠ ) ،

المواطنون كما تتصورهم الحكوماتهم الاشخاص المعجبون بالنظام القائم ، والذين هم على استعداد لاجهاد أنفسهم في سبيل الاحتفاظ بذلك النظام ، وانه لن عجب أنه بينما تستهدف الحكومات جميعا اخراج رجال من هذا الطراز دون أي طراز آخر ، ترى أبطالها من رجال الماضي هم على وجه الدقة رجال من نفس الطراز الذي تحاول العكومات أن تمنع ظهوره في الحاضر ، فالأمريكيون يمجدون جورج واشنطن وجفرسن ، لكنهم يزجون في السجن كل من شاطرهما في أرائهما السياسية ، والانجليز يمجدون بوريقيا لكنهم كانوا يعاملونها بالضبط كما عاملها الرومان ، لو أنها ظهرت في الهند العديثة، والأمم الغريبة جميعا تمجد المسيح، مع(١) أنه لو عاش اليوم لكان \_ يقينا \_ موضع ريبة من رجال البوليس السري في انجلترا ، ولامتنمت عليه الجنسية الامريكية على أساس نفوره من حمل السلاح ، هذا يوضح الوجوه التي تجعل الولاء للوطن غير كاف وحده أن يكون مثلا أعلى ، لأنه - باعتباره مثلا أعلى - ينطوي على انعدام قوة الابداع ، وعلى الرغبة في الخنوع لأصحاب السلطان

<sup>(</sup>١) رسل : التربية والنظام الاجتماعي ص ( ١٣ ـ ١٤ ) ٠

أيا كانسوا ، أو لجاركيسة كانست حكومتهم أو ديمقراطية ، وهو اتجاه يناقض الطابع المعين لعظماء الرجال ، ويميسل ساذا بولغ فيه سالى الحيلولة دون أوساط الناس أن يبلغوا العظمة الى العد الذي تمكنهم منه كفاياتهم -

### مصدران للأخلاق عند رسل:

يرى « رسل » انه خلال عصور التاريخ المدون ، قد كان للمعتقدات الخلقية مصدران مختلفان فيما بينهما أشد اختلاف ، فمصدر منهما سياسي ، وأما الآخر فمتصل بالعقائد الشخصية من دينية وخلقية، ويظهر المصدران في العهد القديم منفصلين أتم انفصال ، اذ يظهر أحدهما على أنه القانون ، ويظهر الآخر على أنه الانبياء ، وظهر في العصور الوسطى نفس الفارق اللذي يميز بين الاخلاق الرسمية التي كانت تبثها السلالات الحاكمة ، وبين الورع الشخصى الذي كمان المتصوفة الاعملام يمارسونه ويعلمونه ، هذه الثنائية في الاخلاق بين شخصية من جهة ومدنية من جهة أخرى ، وهي ثنائية ما زالت قائمة ، لا بد أن تتناولها بالبحث أيسة نظرية في الاخلاق براد أها أن تكون مستوفيسة

لموضوعها ، فبغير الاخلاق المدنية تفنى الجماعات ، وبغير الاخلاق الشخصية لا يكون لبقاء تلك الجماعات قيمة ، اذن فالأخلاق المدنية والشخصية لكلتاهما ضرورية على السواء للعالم الصالح (١) .

ان الاخلاق لا تعنى فقط براجبي نحو جاري مهما نبلغ من الصواب في تصورنا لمثل ذلك الواجب، فأداء الواجب نحو الناس ليس هو كل ما تتطلب العياة الصالحة ، بل هنالك أيضا متابعة الانسان للسمو بنفسه ، ذلك لأن الانسان ان يكن اجتماعيا الى حد ما ، فليس هو بالاجتماعي الى كل حد ، فله أفكاره ومشاعره ودوافعه التبي قد تكــون متصفة بالحكمة أو بالحمق ، بالسمو أو بالضعة ، مليئة بالعب أو ملتهبة بالكراهية ، ولا بد للجانب الأصلح من هذه الافكار والمشاعر والدواقع من مجال اذا أريد لحياة الانسان أن تحتمل ، لأنه ان يكن قليل من الناس هم الذين يستطيعون أن يسعدوا بالعزلة، فأقل منهم أولئك الذين يمكنهم أن يسعدوا في مجتمع لا يسمح للفرد بحرية نشاطه -

<sup>(</sup>١) رسل : السلطة والفرد ص ١١٠ - ١١١ -

## مؤلفات رسل وانتاجه العلمي:

يتبين من خلال تتبعنا لما ترك الفيلسوف البريطاني « برتراندرسل » أنه كان غزير الانتاج خلف الكثير من الابحاث والمقالات والكتب التي تتناول العلوم العقلانية والفلسفية العرفانية والرياضية والاجتماعية والاخلاقية والسياسية ، بالاضافة الى المحاضرات العديدة التي كان يلقيها في الجامعات والمؤتمرات العلمية في جميع أنحاء العالم .

ومن انتاجه الفكري الذي نشر بشكل مجموعات علمية في عدة مجلدات :

١ ــ مجموعة محاضرات ألقيت في جامعة لندن للاقتصاد والعلوم السياسية • وعرفت باسم
د الديمقراطية الوطنية الألمانية » طبع سنة ١٨٩٦ في ٤٠٢ صفحات •

٢ ــ تجربة في أعماق الجبر نشر عام ١٨٩٧ في
٢٠١ صفحة ٠

٣ ــ أسس الرياضيات نشر عام ١٩٠٣ وهو
يحتوي على ما يأتي :

الجزء الاول ـ اللامعرفات في الرياضة :

١ ــ تعريف الرياضة الصرفة ، ٢ ــ المنطـق الرمزي ، ٣ ــ اللزوم وحالات اللزوم الصوري ، ٤ ــ السماء الأعلام والصفات والأفعال ، ٥ ــ دلالة اللفظ ، ٦ ــ المئــات ، ٧ ــ دالات القضايــا ، ٨ ــ المتغيرات ، ٩ ــ العلاقات ، ١٠ ــ التناقض ٠

الجزء الثاني ــ العدد:

١١ ــ تعريف الاعداد الاصلية ، ١٢ ــ الجمع والضرب ، ١٣ ــ النهائي واللانهائي ، ١٤ ــ نظرية الاعداد النهائية ، ١٥ ــ جمع العدود وجمع الفئات ، ١٦ ــ الكل والجزء ، ١٧ ــ الكلات اللانهائية ، ١٨ ــ النسبة والكسور .

الجزء الثالث \_ الكمية:

١٩ ـ معنى المقدار الكمي ، ٢٠ ـ مدى الكمية ،
٢١ ـ الاعداد باعتبارها رموزا تدل على المقدار الكمي ، المقاييس ، ٢٢ ـ السفر ، ٢٣ ـ اللانهاية ،
اللامتناهي في الصفر والاستمرار •

الجزء الرابع \_ الترتيب:

٢٤ \_ أصول التسلسل ، ٢٥ \_ معنى الترتيب ،

٢٦ ـ العلاقات اللاتماثلية ، ٢٧ ـ الاختـلاف في التجاء العلاقة والاختـلاف في العلاقـة ، ٢٨ ـ في الفرق بين السلسلة المفتوحة والسلسلة المغلقـة ، ٢٩ ـ نظرية ـ ٢٠ ـ نظرية وددكند » في العدد ، ١٣ ـ المسافة .

الجزء الخامس اللانهاية والاستمرار:

٣٢ ـ ترابط السلسلة العددية ، ٣٣ ـ الاعداد المعيقية ، ٣٣ ـ النهايات والاعداد الصماء ، ٣٣ ـ التعريف الاول للاستمرار عند كانتور ، ٣٣ ـ الاستمرار الترتيبي ، ٣٧ ـ الاعداد الاصلية فيما بعد النهائي ، ٣٩ ـ حساب اللامتناهي في الصفر ، ٤ ـ خجج فلسفية حول اللامتناهي في الصفر ، ٤ ـ فلسفة المنصر المستمر ، ٣٤ ـ فلسفة المنصر المستمر ، ٣٤ ـ فلسفة اللانهائي .

الجزء السادس ـ المكان:

33 ـ الابعاد والاعداد المركبة ، 60 ـ الهندسة الفراغية ، 51 ـ الهندسة الوصفية، ٤٧ ـ الهندسة المشرية ، ٤٨ ـ العلاقة بين الهندســة المشريــة

والهندسة الوصفية والفراغية ، ٤٩ ـ تعريفــات المكان بمكانيه المختلفة ، ٥٠ ـ استمرار المكان ، ٥١ ـ نظريــة كانت في المكان ٠

الجزء السابع ــ المادة والحركة :

٥٣ ــ (المادة ، ٤٥ ــ (العبية ، ٥٥ ــ (السببية ، ٥٦ ــ قوانين ٥٦ ــ قوانين المحركة عند نيوتن ، ٥٨ ــ (العركة المطلقة والعركة النسبية ، ٥٩ ــ ديناميكاهيرتس •

ملحق (1) النظريات المنطقية والرياضية عند « فريجه » \*

ملحق (٢) نظرية الالفاظ ٠

كتاب برانسيبا ماتيماتيكا نشر سنة ١٩١٠ في ١٧٤ صفحة وضع الجزء الاول مع الفريد نورث • وهو يعتوي على المواضيع التالية :

- ١ ـ تفسير مبدئي للأفكار والرموز
  - ٢ \_ نظرية الانماط المنطقية ٠
    - ٣ ــ الرموز الناقصة -

الجزء الاول ـ المنطق الرياضي :

الجزء الثاني \_ الحساب في الاعداد الاصلية :

ملعق (١) نظرية الاستنباط في القضايا المستملة على متغيرات ظاهرة •

ملحق (ب) الاستقراء الرياضي •

ملحق (ج) دالات الصدق وغيرها ، قائمة من تعريفات ٠

۵ ــ التجارب الفلسفية وهي مجموعــة مــن الفصول التالية ;

1 ــ عناصر علم الاخلاق نشرت سنة ١٩٠٨ ٠

۲ \_ عبادة رجل حر نشرت سنة ۱۹۰۳ •

٣ \_ دراسة الرياضة نشرت سنة ١٩٠٧ .

٤ ـ المذهب البراجماتي نشرت سنة ١٩٠٩ •

مسور وليم جيمس لمعنى الصدق نشرت سنة
١٩٠٨ •

٦ ــ النظرية الواحديـة في الصدق نشرت سنـة
١٩٠٦ ٠

٧ ــ في طبيعة المحق والباطل نشرت سنة ١٩٠٦ •

٦ ــ مشاكل فلسفية وهو يحتوي على ما يلي :

ا ـ المظهر والحقيقة ، ٢ ـ وجود المادة ، ٣ ـ طبيعة المادة ، ٤ ـ المثالية ، ٥ ـ المعرفة بالاتصال المباشر والمعرفة بالوصف ، ٦ ـ في الاستقراء ، ٧ ـ في معرفتنا بالمباديء العاسة ، ٨ ـ كيف تكون المعرفة القبلية ممكنة ، ٩ ـ عالم الكليات ، ١٠ ـ في المعرفة الحدسية ، ١٢ ـ في علمنا بالكليات ، ١١ ـ في المعرفة والمباطل ، ١٣ ـ المعرفة والمباطل ، ١٣ ـ المعرفة والمنطأ والرأي المعتمل ، ١٤ ـ نهايات المعرفة الفلسفية ، ١٥ ـ قيمة الفلسفة .

٧ ــ أسس الرياضيات بالتعاون مـع ألفريد
نورث نشر سنـة ١٩١٣ • وهو يضـم الابحـاث
التالية :

الجزء الثالث : حساب الاعداد الاصليــة وهو يشمل الجزءان الاول والثاني في المجد الاول •

ا ــ تعريف الغصائص المنطقية للأعداد
الاصلية ، النهائي واللانهائي ، الجمع والفرب
والتحليل الايضاحي •

#### الجزء الرابع \_ حساب العلاقات :

 التشابه الترتيبي وأعداد العلاقات ، جمع العلاقات وحاصل ضرب علاقتين ، مبدأ الفوارق الأولى ، وضرب العلاقات وتحليلها الايضاحي ، حساب أعداد الملاقات •

الجزء الخامس \_ التسلسل:

النظرية العامة للتسلسل، في القطاعات والاجزاء واملاتدادات والمشتقات، في الاتجاء نحو نقطة واحدة، ونهايات الدالة •

٨ ــ مشكلة الفلسفة: المظهر والحقيقة، وجود المادة، طبيعة المادة، المثالية، المعرفة بالاتصال المباشر، نهايات المعرفة الفلسفية، قيمة الفلسفة، نشر هذا الكتاب عام ١٩١٢ في ٢٥٥ صفحة .

9 معرفتنا للعالم الخارجي نشر سنة ١٩١٤ في ٢٤٥ صفحة وهو مجموعة من المعاضرات التي تعرف باسم « معاضرات لاؤل » • وفيه أبعاث حول الاتجاهات المعاصرة ، والمنطق باعتباره جوهس الفلسفة ، وعلمنا بالعالم الخارجي ، وعالم الفيزياء وعالم الحس ، نظرية الاستمرار ، مشكلة

اللانهاية منظورا اليها من وجهة تاريخية ، النظرية الوضعية في اللانهاية ، ١٠ ــ السياسة المثالية نشر عام ۱۹۱۷ وهو في ۱۷۲ صفحة وهو عبارة عــن مجموعة فصول نشرت متفرقة ، وتشمل التصوف والمنطق ، مكان العلم في التربية العرة ، عبادة رجل حر ، مقومات المادة كما ينتهي اليها التعليل ، المعرفة بالاتصال المباشر والمعرفة بالوصف ، ١١ ــ تعليل العقل وهو مجموعة من المعاضرات نشرت عمام ۱۹۲۱ في ۳۱۰ صفحات ، وهو مجموعــة معاضرات تتضمن الابعاث التالية: الغريسزة والعادة ، الرغبة والشعور ، تأثير التاريخ الماضي على الحوادث الراهنة في الكائنات العضوية الحية ، الذاكرة ، الافكار الكلبة والفكر ، الاعتقاد ، العق والباطل ، الانفعالات والارادة ، خصائص الظواهر المقلبة •

11 ــ مشاكل مادية نشر عام ١٩٢٧ في ٤٠٨ صفحات في ثلاثة أجزاء الاول يتحدث عن التحليل المنطقي لعلم الطبيعة ، والجزء الثاني يبحث في علم الطبيعة والادراك الحسي ، والجزء الثالث يتكلم عن التكوين البنائي للعالم الطبيعي .

178

۱۲ ــ القوة نشر عام ۱۹۳۸ في ٥١٥ صفحة
ويضم بين دفتيه الابحاث التالية :

العافز الى القوة ، القادة والتابعون ، صدور القوة ، قوة المكهنة ، قوة الملوك ، القوة الساخرة ، قوة المثورة ، القوة فوق الرأي ، مصادر القوة ، نماء المنظمات ، قوى العكومات وأشكالها ، المنظمات والفرد ، التنافس ، القدوة وقوانين الاخلاق ، فلسفات القوة ، أخلاقية القوة ، ترويض القوة .

وبالاضافة الى هذه المؤلفات والمقالات التي كتبها « برتراندرسل » يوجد العديد من الكتب والمعاضرات التي كتبها ونشرها فيلسوفنا الكيب والتي يطبعها بطابعه الفلسفي الناهد الى الشورة والعرية لانقاذ المجتمعات الانسانية مما تعانيه على مر المعصور وتوالى الأجيال •

« تمت »

# الفهسرس

| <u>بتد</u> بــة              | ٥          |
|------------------------------|------------|
| حياته وسيرته                 | 13         |
| فلسفة برتراندرسل             | 11         |
| برتراندرسل وفلسفته الرياضية  | ٨٥         |
| برتراندرسل والمنطق الواتمعي  | λŧ         |
| رسل والاتمسان                | ١          |
| رسل والتربية والاخلاق        | 117        |
| رسل وتعريف العدد             | ٥٣٥        |
| رسل ومنطقه الرياشي           | YY         |
| رسل والمعرفة الوصنية         | 141        |
| رسل وأجزاء الكون             | 111        |
| المطلحات العلبية عند رسل     | 117        |
| العقل والمادة عند رسل        | {0         |
| الزين عند رسسل               | <b>Y</b> 3 |
| رسل وسلسلة الحوادث التحليلية | ٠.         |
| رسل والانسبان الفرد والمواطن | 101        |
| مصدران للاخلاق عند رسل       | 00         |
| مؤلفات رسل وانتاجه العلمي    | ÞΥ         |